
 

 

  

 

La principal tarea de la transdisciplinariedad 

es la elaboración de un nuevo lenguaje, de 

una nueva lógica, y de nuevos conceptos 

que permitan un dialogo genuino entre 

diferentes dominios. La 

transdisciplinariedad no es una nueva 

disciplina, una herramienta teórica, o una 

super-disciplina, es la ciencia y el arte de 

descubrir puentes entre diferentes objetos y 

áreas de conocimiento (Klein, s. f) 

      
La investigación científica, desde 

la interdisciplinariedad, la 

transdisciplinariedad y la 

indisciplinariedad 

Teofilo Cuesta-Borja 
Ingeniero Agrónomo 
Especialista en Ciencias de la Complejidad 
Especialista en Gestión Ambiental  
Doctor (PhD) en Pensamiento Complejo 
Doctor (PhD) en Desarrollo Regional 



0. Introducción  
 

"Cuando uno no encuentra la solución en una disciplina, la solución viene desde afuera de la 
disciplina" (Morin, 2015, p3) 

 
La historia de la ciencias no es solamente la constitución y proliferación de las 
disciplinas, sino también, la ruptura de las fronteras disciplinarias, en donde 
claramente se da la usurpación de un problema de una disciplina sobre otra, de 
circulación de conceptos, de formación de disciplinas híbridas que van a terminar 
por atomizarse, en fin, es también la historia de la formación de complejas y 
diferentes disciplinas que van a ir aglutinándose; dicho de otro modo, si la historia 
oficial de la ciencia es la de la disciplinariedad, otra historia ligada e inseparable, es 
la transdisciplinariedad (Morin, 2015). 
 
Ahora bien, con el presente ensayo, pretendemos hacer una reflexión, como una 
invitación para rescatar una epistemología de las ciencias que permita al hombre 
reencontrarse en su condición bioespiritual y, desde allí, conectarse con el prójimo, 
desde una ética profunda y liberada de ideologías distorsionantes de la condición 
esencialmente humana. Así, se considera que el rescate de una comprensión más 
integral del hombre, también hace posible diseñar provisionalmente nuevas 
posibilidades conceptuales, para abordar el fascinante ejercicio de construir 
conocimiento, un proceso múltiple y siempre inabarcable que debiese tener como 
premisa fundamental el desarrollo armónico de los individuos, como parte de una 
comunidad singular y planetaria. De este modo, el trazado epistemológico que 
abordaremos nos entrega una nueva visión del mundo, cuyos puntos de referencia 
cognitivos permiten desarrollar una labor científica significativa que posibilita al 
sujeto establecer campos de relación más allá de la clásica parcelación del 
conocimiento en un proceso científico, cuya revelación es el descubrimiento de un 
mundo vinculado y al mismo tiempo vinculante que, involucra al ser humano de 
manera esencial, tanto en su condición humana, como en su relación con el mundo 
cultural y natural. 
 
Finalmente, es importante referirnos a la arquitectura del ensayo que presentamos 
a continuación, así: en un primer término, se comparte una matriz sobre la 
transdisciplinariedad, la cual fue construida a partir de las lecturas recomendadas 
en el marco de la asignatura “Transdisciplina y metodología de la investigación”, 
teniendo en cuenta definiciones, características, semejanzas y diferencias entre las 
perspectivas de diferentes autores revisados. En un segundo momento, se intenta 
presentar una síntesis de elementos que se pueden retomar de los autores 
revisados; posteriormente, se comparte una revisión del texto de Socal, en donde 
se identifican errores y falencias al momento de diseñar procesos y conceptos 
asociados a la transdisciplinariedad; luego, se hace alusión al uso de las metáforas 
en los procesos de comunicación científica, especialmente en ejercicio de 
transdisciplinariedad y, por último, se presentan algunas reflexiones finales  sobre 
implicaciones de la transdisciplinariedad en las investigaciones científicas. 
 



1. Construcción del conocimiento disciplinar, multidisciplinar, 
interdisciplinar, pluridisciplinar y transdisciplinar 

 

Las múltiples problemáticas del siglo 21, tienen en común, la complejidad y que 
ninguna de ellas puede abordarse desde el ámbito individual de las disciplinas, sino 
que son desafíos transdisciplinarios. Esto no generaría preocupaciones si la 
formación de capacidades en las universidades fuese acorde con tal reto, pero 
infortunadamente sigue dominando la enseñanza sectorizada, con pocas 
excepciones. En ese sentido, autores de la talla de Nicolescu (1994), plantea que, 
los retos mayores de nuestra época, como por ejemplo los retos de orden ético, 
reclaman cada vez más competencias; sin embargo, considera que la suma de los 
mejores especialistas en sus campos de ninguna manera puede engendrar, 
ciertamente, sino una incompetencia generalizada, porque la suma de 
competencias no es la competencia. 
 
Dicho lo anterior, se reconoce que, a lo largo de la historia de las ciencias, la 
construcción del conocimiento se ha dado de una manera parcelaria o disciplinar, 
entendiendo la disciplinariedad como mono-disciplina, que representa 
especialización en aislamiento; concierne más o menos a un sólo y mismo nivel de 
realidad, muy en sintonía con el paradigma mecanicista, reduccionista y objetivista 
(Max-Neef, 2005). 
 
No obstante, ante la necesidad indispensable de establecer claros nexos entre las 
diferentes disciplinas, ha conducido a la emergencia, hacia mediados del siglo XX, 
de la pluridisciplinariedad, la cual concierne al estudio de un objeto de una sola y 
misma disciplina por varias disciplinas a la vez. Por ejemplo, un cuadro del Giotto 
puede ser estudiado por la observación de la historia del arte cruzada con la de la 
física, la química, la historia de las religiones, la historia de Europa y la geometría. 
Así, del cruce de varias disciplinas el objeto saldrá enriquecido. El conocimiento del 
objeto en su propia disciplina se profundiza por un aporte pluridisciplinario fecundo; 
dicho de otra forma, el avance pluridisciplinario desborda las disciplinas, pero su 
finalidad permanece inscrita en el marco de la investigación disciplinaria (Nicolescu, 
1994). 
 
Por su parte, de acuerdo con Carvajal (2010), existe otro enfoque denominado 
multidisciplinariedad, el cual es una mezcla no integradora de varias disciplinas, en 
la que cada una conserva sus métodos y suposiciones sin cambio o desarrollo de 
otras disciplinas; se entiende como el trabajo indagatorio concurrente de varias 
disciplinas diferentes, hacia el encuentro de un mismo problema con otras 
disciplinas. En este caso, los investigadores acogen las relaciones de colaboración 
con objetivos comunes; hacen sus análisis independientes, y en el resultado final 
no presentan un resumen integrador, ni establecen vínculos entre disciplinas, ni una 
perspectiva articulada. destaca que es el nivel inferior de integración, que ocurre 
cuando alrededor de un interrogante se busca información y ayuda en varias 
disciplinas, sin que dicha interacción contribuya a modificarlas o enriquecerlas. Esta 



puede ser la primera fase de la constitución de equipos de trabajo interdisciplinario. 
Se diferencia de la interdisciplinariedad, en que en una relación multidisciplinar esta 
cooperación puede ser mutua y acumulativa pero no interactiva; por su lado, la 
interdisciplinariedad mezcla las prácticas y suposiciones de las disciplinas 
implicadas, con una mayor integración entre ellas. 
 
De otro lado, la interdisciplinariedad está enfocada a la transferencia de métodos de 
una disciplina a otra; en se sentido, pueden distinguirse al menos tres grados de 
interdisciplinariedad: a) un grado de aplicación, b) un grado epistemológico y c) un 
grado de engendramiento de nuevas disciplinas. Tal como ocurre en la 
pluridisciplinariedad, la interdisciplinariedad desborda las disciplinas, pero su 
finalidad permanece también inscrita en la investigación disciplinaria; sin embargo, 
debido al grado de engendramiento de nuevas disciplinas, se le considera como el 
big bang disciplinario (Nicolescu, 1994). 
 
Ahora bien, la transdisciplinariedad concierne, como el prefijo “trans” lo indica, lo 
que está a la vez entre las disciplinas, a través de las diferentes disciplinas y, más 
allá de toda disciplina; su finalidad es la comprehensión del mundo presente en el 
cual uno de los imperativos es la unidad del conocimiento (Nicolescu, 1994). En ese 
sentido, podríamos afirmar que, la transdisciplinariedad sería un conocimiento 
superior emergente, fruto de un movimiento dialéctico de retro y pro-alimentación 
del pensamiento, que nos permite cruzar los linderos de diferentes áreas del 
conocimiento disciplinar y crear imágenes de la realidad más completas, más 
integradas y, por consiguiente, también más verdaderas. Los tres pilares de la 
transdisciplinariedad –los niveles de Realidad, la lógica del tercero incluido y la 
complejidad- determinan la metodología de la investigación transdisciplinaria. 
 
Por último, se considera que, ante la necesidad de una visión integral para resolver 
los principales desafíos globales como la pobreza, violencia y crisis ambiental sin 
precedentes, claramente se requiere del trabajo en equipo, lo cual implica un 
abordaje inter y transdisciplinario, para obtener soluciones integrales, dado que 
ninguna disciplina, por separado, puede dar resultados por sí mismas. En ese 
sentido, es claro que los equipos interdisciplinarios pueden aportar muy poco, 
aunque contribuyen únicamente con una visión técnica, sin integrar su conocimiento 
con las demás disciplinas. Sin embargo, el paso de la multidisciplinariedad a la 
interdisciplinariedad y/o a la transdisciplinariedad, requiere del desarrollo de 
metodologías de trabajo en equipo y de integración entre diferentes ciencias que, 
específicamente aplicadas a las disciplinas, puedan contribuir al desarrollo 
sostenible. El entorno histórico actual es muy diferente del pasado relativamente 
reciente; el mundo está concurriendo hacia un contexto globalizado; la interconexión 
creciente de los sistemas naturales y sociales, y la progresiva complejidad de las 
sociedades y de sus impactos sobre el planeta, generan altos niveles de 
incertidumbre. 
 



1.1. Origen histórico de la interdisciplinariedad, transdisciplinariedad e 

indisciplinariedad 
Históricamente, la división de las ciencias y la aparición de la dualidad sujeto-objeto 
introducen una fragmentación que lleva a la especialización, lo cual se materializa 
a través del concepto de disciplina, mismo que aparece en Francia a finales del siglo 
xix (Mankeliunas, 1989).  
 
Por su parte, el concepto de interdisciplinariedad, de acuerdo con (Torres, 1996), 
se cree que aparece en el periodo comprendido entre el comienzo de la primera 
guerra mundial y la década de los 30´s, a partir de esfuerzos aislados que, aunque 
importantes, no tuvieron eco en la comunidad académica; luego dichos esfuerzos 
toman fuerza después de la segunda guerra mundial, pues el mundo inició 
relaciones de cooperación económica, política y científico-cultural. Las primeras 
cooperaciones fueron a nivel bilateral, pero con la creación de la UNESCO inició la 
cooperación a nivel internacional que aún perdura. 
  
A finales de los sesenta, la UNESCO propone trabajar desde una perspectiva 
interdisciplinaria en la búsqueda de soluciones comunes a los problemas 
contemporáneos desde el punto de vista científico y tecnológico, lo que se denominó 
la visión política de la interdisciplinariedad. Como resultado de este trabajo, en 1970 
publican el libro Tendencias de investigación en las ciencias sociales y humanas. 
Posteriormente aparecen dos tomos más: Corrientes de investigación en ciencias 
sociales (1977) e Interdisciplinariedad en las ciencias sociales y humanas (1982). 
 
Paralelamente, se realizaban otras actividades que tenían como objetivo la 
conceptualización del trabajo interdisciplinario, como el Seminario Internacional 
sobre la Pluridisciplinariedad e Interdisciplinariedad en las Universidades, realizado 
por el Centro para la Investigación e Innovación de la Enseñanza (CERI), integrado 
en la Organización de Cooperación y Desarrollo Económico (OCDE) y, el Ministerio 
francés de educación, celebrado en la Universidad de Niza (Francia) del 7 al 12 de 
septiembre de 1970 (Torres, 1996, y Palmade, 1979). De este modo, lo no 
disciplinar, en especial en las ciencias sociales y humanas fue agrupado en una 
variedad de conceptos y desarrollos teóricos sobre esta temática. De hecho, es a 
partir de la década del 70, cuando la reivindicación de la interdisciplinariedad 
aparece como una panacea epistemológica llamada a curar todos los males que 
afectan a la consciencia científica de nuestro tiempo. 
 
 
Por último, en cuanto al concepto de transdisciplinariedad, éste surge de la mano 
de Jean Piaget, quien introdujo el uso del término en 1970, asegurando que la 
transdisciplinariedad, situaría las reciprocidades entre las disciplinas dentro de un 
sistema total sin fronteras sólidas; esto, que parece un sueño, no por eso es 
irrealizable, sostiene Piaget. El fracaso de los reduccionismos epistemológicos y el 
éxito de los procesos de asimilación recíproca, como ocurre entre la lógica y las 
matemáticas, pero que también se avizora en las áreas todavía poco claras de las 
relaciones entre el organismo viviente y las estructuras fisicoquímicas lo augura. La 



superación de las fronteras meramente fenomenalistas entre las disciplinas 
permitiría trascender una física limitada a los fenómenos inanimados, y que por eso 
desconoce los procesos de los organismos vivos o de los sistemas nerviosos de los 
individuos humanos que piensan. Naturalmente, si esto fuera posible, estaríamos 
plenamente en la transdisciplinariedad (Piaget, 1970a). 
 
Posteriormente, se adopta la carta de la transdisciplinariedad, la cual fue impulsada 
por Nicolescu en el marco del primer congreso mundial de transdisciplinariedad, el 
cual se realizó en Portugal, en noviembre de 1994, concepto que ha derivado en 
propuestas alternativa, pero que, en todo caso mantienen la esencia de la propuesta 
de Nicolescu. Para este autor, considera que el concepto transdisciplinariedad hace 
alusión al prefijo “trans” lo indica, lo que está a la vez entre las disciplinas, a través 
de las diferentes disciplinas y más allá de toda disciplina. Su finalidad es la 
comprehensión del mundo presente en el cual uno de los imperativos es la unidad 
del conocimiento; asimismo, plantea que la ética transdisciplinaria rechaza toda 
actitud que niegue el diálogo y la discusión, cualquiera sea su origen, ideológico, 
cientista, religioso, económico, político, filosófico. El saber compartido debería 
conducir a una comprensión compartida, fundada sobre el respeto absoluto de las 
alteridades unidas por la vida común sobre una sola y misma Tierra.  
 
Por último, plantea una apertura y tolerancia como características fundamentales 
de la actitud y visión transdisciplinaria; el rigor en la argumentación, que toma en 
cuenta todas las cuestiones, es la mejor protección respecto de las desviaciones 
posibles, la apertura incluye la aceptación de lo desconocido, de lo inesperado y de 
lo imprevisible, mientras que la tolerancia es el reconocimiento del derecho a las 
ideas y verdades contrarias a las nuestras. 
 
Más allá de los conceptos de interdisciplinaridad y transdisciplinariedad abordados 
previamente, aparece Maldonado (2016), con el nuevo concepto de 
Indisciplinariedad, asociado a la educación compleja, entendida como aquella que 
promueve, de tantas maneras como quepa imaginarlo, grados de libertad, procesos 
de autonomía y dinámicas de independencia; según el autor, la educación es y debe 
ser liberadora o no sería educación. Una educación no liberadora es obediencia, 
acatamiento y disciplinarización. En ese contexto, la idea de indisciplinaridad se 
introduce en el marco de las discusiones sobre metodología científica, 
específicamente en el estudio sobre los diálogos interdisciplinares que tuvieron 
lugar durante el siglo XX; se trata de un trabajo sólido en torno a las posibilidades 
de crear puentes y echar abajo fronteras entre los diferentes campos del 
conocimiento. 
   

2. Elementos que se pueden retomar de los autores revisados 
A continuación, se presentan algunos elementos claves que pueden ser retomados, 
a partir de las diferentes lecturas estratégicas”: 
 



2.1. Manfred Max-Neef 

De acuerdo con este autor, en nuestros tiempos, el mundo enfrenta grandes 
problemáticas asociadas a la degradación de las aguas, migraciones forzosas, 
pobreza extrema, crisis ambientales, violencia-terrorismo, destrucción de tejidos 
sociales, entre muchos otros. Sin embargo, evidencias empíricas indican que esta 
realidad se le ha querido atender, desde una visión disciplinar, lo cual constituye un 
despropósito, toda vez que se trata de problemas complejos que requieren ser 
tratados y atendidos como tal. En ese sentido, Max-Neef considera que, se trata 
claramente de desafíos transdisciplinarios y, que deben ser atendidos desde esta 
perspectiva. (Max-Neef, 2004, p2) 
 
El autor considera que no es posible afrontar verdaderas soluciones a las 
problemáticas referidas, en la medida en que las instituciones de educación superior 
no cambien su enfoque de formación, toda vez que lo que ocurre actualmente en 
dichas instituciones (con muy pocas excepciones) es que, siguen operando bajo el 
paradigma de la unidisciplinariedad. Agrega además que, la situación no se 
resuelve, como frecuentemente se pretende hacer, creando supuestos equipos 
conformados por especialistas en distintas áreas, en torno a un determinado 
problema; con tal mecanismo, sólo se alcanzará una acumulación de visiones desde 
cada una de las disciplinas presentes. La síntesis integradora no se logra a través 
de una acumulación de distintos cerebros; ello debe ocurrir en cada uno de los 
cerebros y se precisa una formación orientada de tal manera que lo haga posible 
(Max-Neef, 2004). 

 
Por el contrario, la estructura de la gran mayoría de las universidades en términos 
de facultades y departamentos, refuerzan la formación unidisciplinaria, 
especialmente en el pregrado. De allí que, un primer paso hacia la necesaria 
transformación debería ocurrir a nivel de postgrados orientados hacia áreas 
temáticas más que a disciplinas específicas. Por ejemplo, de acuerdo con el autor 
un postgrado en agua, podría convocar a ingenieros, abogados, químicos, biólogos, 
agrónomos, logrando así, la transdisciplina en cada uno de ellos, ya que no se 
trataría ya del estudio del agua desde el interés de la ingeniería, o de la agronomía 
o del derecho, o de la geopolítica, sino como fenómeno integral (Max-Neef, 2004,). 
 

2.2. Edgar Morin 

Para comenzar, el autor hace referencia a que las ciencias humanas tratan del 
hombre, pero éste es no solamente un ser psíquico y cultural, sino también un ser 
biológico, y las ciencias humanas están de cierta manera enraizadas en las ciencias 
biológicas, las cuales están enraizadas en las ciencias físicas, ninguna de ellas, 
evidentemente, reductibles la una a la otra. Sin embargo, las ciencias físicas no son 
el pedestal último y primitivo sobre el que se edifican todas las otras; estas ciencias 
físicas, por fundamentales que sean, son también ciencias humanas en el sentido 
que aparecen dentro de una historia humana y de una sociedad humana. La 
elaboración del concepto de energía es inseparable de la tecnificación e 
industrialización de las sociedades occidentales en el siglo XIX. Por lo cual, en un 
sentido, todo es físico, pero al mismo tiempo, todo es humano. El gran problema es, 



entonces, encontrar la difícil vía de la entre articulación entre las ciencias que tienen 
cada una, no sólo su propio lenguaje, sino conceptos fundamentales que no pueden 
pasar de una lengua a la otra. (Morin, 2015, p7). 
 
Asimismo, Morin, en una reflexión muy constructiva advierte sobre las virtudes y 
riesgos de la hiper-especialización, en el sentido de que a pesar de que, a través de 
la historia de la ciencia, no ha sido demostrada la fecundidad de las disciplinas, 
estas operan los diferentes dominios de competencias, sin la cual el conocimiento 
se fluidificaría y devendría en vago; por otra parte, ella devela, extrae o construye 
un objeto no trivial para el estudio científico. Sin embargo, la institución disciplinaria 
entraña a la vez un riesgo de hiper-especialización del investigador y un riesgo de 
cosificación del objeto de estudio donde se corre el riesgo de olvidar que este es 
extraído o construido. El objeto de la disciplina será entonces percibido como una 
cosa en sí; las relaciones y solidaridades de este objeto con otros, tratados por otras 
disciplinas, serán dejadas de lado, así como también las ligazones y solidaridades 
con el universo del cual el objeto es parte (Morin, 2015).  
 
Es por ello que, la frontera disciplinaria, su lenguaje y sus conceptos propios van a 
aislar a la disciplina en relación a las otras y en relación a los problemas que 
cabalgan las disciplinas. El espíritu hiperdisciplinario va a devenir en un espíritu de 
propietario que prohíbe toda incursión extranjera en su parcela del saber. Se sabe 
que, en el origen la palabra disciplina designaba un pequeño fuste que servía para 
autoflagelarse, permitiendo por lo tanto la autocrítica; en su sentido degradado la 
disciplina deviene en un medio de flagelación a los que se aventuran en el dominio 
de las ideas que el especialista considera como de su propiedad (Morin, 2015, p1). 
 
Dicho lo anterior se considera que, Morin opta por una visión complementaria entre 
el enfoque disciplinar y el enfoque inter y transdisciplinar, toda vez que desde esta 
lógica, es posible encontrar un terreno constructivo en donde ninguno de los dos 
enfoques pretende y requiere eliminar al otro, enriqueciendo así el proceso de 
construcción del conocimiento y, respetando postulados fundamentales de la carta 
de transdisciplinariedad, la cual en su artículo 14, hace alusión al rigor, la apertura 
y a la tolerancia, como características fundamentales de la actitud y visión 
transdisciplinaria. El rigor en la argumentación, que toma en cuenta todas las 
cuestiones, es la mejor protección respecto de las desviaciones posibles. La 
apertura incluye la aceptación de lo desconocido, de lo inesperado y de lo 
imprevisible. La tolerancia es el reconocimiento del derecho a las ideas y verdades 
contrarias a las nuestras. 
 

2.3. Laura Frade 

Esta autora plantea la importancia de construir macro conceptos para procurar 
comprender de una mejor manera la realidad, desde una perspectiva de la 
complejidad propuesta en la obra de Edgar Morin. En ese contexto, Laura Frade 
propone un macro concepto denominado “sistema observante”, el cual hace 
referencia al sujeto observante y sujeto observado. El primero (sujeto observante), 
se refiere al sujeto, mientras que el segundo (sujeto observado), se refiere al objeto 



de estudio (Morin, s.f, como se citó en Frade, s.f). Así, la autora considera que, es 
importante tener conciencia del hecho de que el sujeto observante (sujeto), 
pertenece a una cultura que está inmersa en ese ecosistema en el que esta el objeto 
de estudio, por tanto, el sujeto observador es parte del sistema, no lo crea, sino que 
lo co-produce (Morin, s.f, como se citó en Frade, s.f). 
 
Claramente, los planteamientos de Laura Frade, retrotraen los planteamientos de 
Edgar Morin, quien, a lo largo de su obra, reclama la necesidad de re-incorporar al 
sujeto en su justa dimensión (historia cultura, contexto, etc.) al proceso de 
producción de conocimiento, el cual fue excluido, gracias al imperante paradigma 
racionalista, mecanicista y reduccionista de la ciencia “moderna”. En ese orden de 
ideas, se considera que, no solo las ciencias de la complejidad y el pensamiento 
complejo, sino también la inter y transdisciplinariedad, lideran una verdadera 
revolución científica con la incorporación del sujeto a los procesos de investigación 
científica, cuyo propósito no puede ser otro, sino tratar de comprender la realidad 
compleja del mundo que, por supuesto incluye al hombre (homo) como parte integral 
de dicha realidad. 
 

2.4. Basarab Nicolescu 

Este autor hace importantes planteamientos, a través de su manifiesto de la 
transdisciplinariedad. Para comenzar, dice que, “en la era de la razón triunfante, lo 
irracional es más actuante que nunca”. En ese sentido, cuestiona el impacto sobre 
la humanidad de las que él llama las dos verdaderas revoluciones que marcaron el 
siglo XX y, lo que va corrido del siglo XXI, se trata de la revolución cuántica y la 
revolución informática. (Nicolescu, 1994, págs. 5-7). Según el autor, se pensó que 
la revolución cuántica podría cambiar radical y definitivamente nuestra visión del 
mundo; sin embargo, a pesar de ello, después del comienzo del siglo XXI, no pasa 
nada. Las masacres de humanos por humanos, aumentan sin cesar. La antigua 
visión permanece dueña del mundo, lo cual, califica como una auténtica ceguera. 
Continúa diciendo el autor que la novedad irreductible de la visión cuántica 
permanece como la posesión de toda una pequeña elite científica de avanzada 
informática. 

 
Por su parte, en cuanto a la revolución informática, el autor considera que, podría 
conducir a una gran liberación de tiempo, consagrado así a nuestra vida y no, como 
para la mayor parte de los seres de esta tierra, a nuestra supervivencia; en ese 
sentido, podría conducirnos a un compartir de conocimientos entre todos los seres 
humanos, preludio de una riqueza planetaria compartida, pero allí también, no 
ocurre nada. Los comerciantes se apresuran a colonizar el ciberespacio e 
innumerables profetas no nos hablan sino de los peligros inminentes. ¿Por qué 
somos tan inventivos en toda situación para desentrañar todos los posibles e 
inimaginables peligros, pero tan pobres cuando se trata de proponer?, de construir, 
de hacer emerger lo que es nuevo y positivo, no en un porvenir lejano, sino en el 
presente. (Nicolescu,1994). 

 



De otro lado, Nicolescu considera que, el crecimiento contemporáneo del saber es 
un hecho sin precedente en la historia humana; la suma de conocimientos sobre el 
universo y sobre los sistemas naturales, acumulados durante el siglo XX, sobrepasa 
largamente todo lo que había podido conocerse durante todos los otros siglos 
reunidos. Sin embargo, mientras más conocemos cómo estamos hechos, menos 
comprendemos quienes somos, al punto que mientras más conocemos el universo 
exterior, el sentido de nuestra vida y de nuestra muerte es relegado a la 
insignificancia, o a lo absurdo, lo cual, conllevaría a la atrofia del ser interior. 
(Nicolescu, 1994). 
 
En definitiva, a través del manifiesto de la transdisciplinariedad queda claro que, es 
necesario cambiar de rumbo en cuanto a la manera y el para qué llevamos a cabo 
los procesos de generación de conocimiento científico, lo cual, debería conllevar a 
una transformación de la realidad actual, en términos de la autodestrucción de la 
raza humana. 
 

2.5. Rigoberto Pupo Pupo 

De acuerdo con este autor, existe un problema de la verdad, basado en sus formas 
aprehensivas; este, por estar estrechamente vinculado al hombre, sus necesidades 
e intereses, han devenido tema central de las reflexiones filosóficas de todos los 
tiempos. Se trata de un eterno problema del hombre en la asunción de la realidad 
y, su revelación en tanto tal (Pupo, s.f.); de acuerdo con este autor, una verdad que 
separe la esencia humana de la existencia y los espacios histórico-culturales en que 
realmente se aprehende, resulta ficticia y no resiste la prueba de la praxis social. 
Continúa diciendo el autor que, la educación como gran metáfora de la vida tiene 
mucho que hacer en el logro de un saber integral e incluyente, en la búsqueda de 
la verdad. Una educación que renuncie a los métodos transmisionistas y al discurso 
teorizante y abstracto y, asuma la intersubjetividad como modo idóneo de formación 
humana, desarrolla sensibilidad, actitudes cognoscitivas creadoras, razón utópica 
y, propicia que el lenguaje genere acciones creativas, al tiempo que, estará en 
mejores condiciones de vincular estrechamente los mundos de la vida, de la escuela 
y del trabajo, sin autoritarismos, intolerancias y cientificismos excluyentes. (Pupo 
(s,f, págs. 1-2), 
 
En su criterio, en la generalidad de los enfoques de la verdad y sus mediaciones, 
históricamente se impuso la concepción apriorista de la adecuación o identidad del 
pensamiento con los hechos, la realidad con la convicción del conocimiento 
científico como único paradigma de saber y la reducción de éste (el saber) al 
conocimiento; como si el mundo espiritual del hombre fuera sólo conocimiento, al 
margen de los valores y otros medios de que dispone el sujeto en relación con el 
objeto y los restantes sujetos (Pupo, s.f.). 
 
Además, considera que, con dicho enfoque se pierde de vista el hecho de que la 
actividad humana, funciona y opera como esencial relación sujeto-objeto y sujeto-
sujeto, donde lo ideal y lo material se convierten recíprocamente, mediante la praxis; 
y que no es posible reducir estas relaciones complejas sólo al conocimiento. 



Asimismo considera que, el reduccionismo racionalista epistemologista, convertido 
en único paradigma de la modernidad, redujo la verdad a la llamada verdad 
científica, con la nefasta imposición teórica del discurso cientificista-objetivista, 
fundado en un logicismo extremo y en un sistema categorial cerrado, en forma de 
modelo metodológico al cual la realidad y los hechos deben adecuarse; 
metodologismo logicista que soslaya o, no tiene en cuenta la subjetividad humana 
con toda su riqueza expositiva, incluyendo el lenguaje que resulta reducido al 
lenguaje científico, con sus respectivas categorías centrales y operativas. Olvidan 
que la misma verdad de la ciencia, en tanto resultado humano, le es inherente el 
momento cultural y toda la carga de imaginación creadora que impregna el hombre 
en su acción (Pupo, s.f.).  
 
Este modo de acceso a la verdad, por su reduccionismo epistemológico formal y la 
identificación del lenguaje con el puro lenguaje científico tradicional, se incapacita, 
teórica y metodológicamente para incluir en su discurso otras formas aprehensivas 
de la realidad por el hombre en la construcción de la verdad como proceso y 
resultado integral del quehacer humano, en correspondencia con sus necesidades, 
intereses, objetivos y fines. Se margina o desecha del proceso del saber el lugar de 
la imagen que suscita, de la imaginación creadora del hombre, la metáfora y otras 
formas tropológicas, cuyo sentido figurativo no le resta valor cognoscitivo, práctico, 
axiológico y comunicativo. Todo lo contrario, activa el proceso del saber y le imprime 
más sentido de integralidad, y con ello, nuevas posibilidades de aperturas 
hermenéuticas para penetrar en los procesos reales. 
 

2.6. Texto Sokal: Errores y falencias cuando diseñamos procesos y conceptos 

de transdisciplinariedad 
El texto de Sokal (1998), identifica claramente varios errores en que suelen incurrir 
algunos investigadores de las ciencias sociales, así:  
 

2.6.1. No saber de qué se habla  

Para empezar, se hace referencia al error de no saber de qué se habla, lo cual es 
preocupante que ocurra en hombres y mujeres de ciencia por lo que el llamado es, 
a evitar hacer afirmaciones arbitrarias sobre las ciencias y su epistemología.  
 

2.6.2. Uso de lenguaje confuso 

Asimismo, los autores reconocen un segundo error frecuente, relacionado con el 
uso de un lenguaje confuso que, en poco ayuda en el ejercicio de divulgación de los 
resultados científicos, por lo que se recomienda acudir a un lenguaje claro y 
comprensible por el público promedio y científico. 
 

2.6.3. Uso inadecuado de metáforas 

Partimos del hecho de que una metáfora es una figura retórica que hace un uso 
figurado del lenguaje; es frecuentemente utilizada para referirse a algo, pero sin 
nombrarlo específicamente. Como recurso literario, la metáfora sirve para identificar 
a dos términos entre los cuales existe alguna clase de semejanza. De acuerdo con 



Pupo (s.f.), la metáfora funda relaciones contradictorias que traspasan el umbral de 
los signos ordinarios para transitar al mundo abstracto, a la esfera de los símbolos 
y nuevas profundidades de las esencias. 
 
Este error hace referencia al uso excesivo de metáforas, como si se tratara de unas 
ciencias sociales depósito de metáforas. En ese sentido, los autores Sokal y 
Bricmont (1998), consideran que las metáforas son importantes para hacer mucho 
mas amigable la ciencia, sobre todo en los públicos no científicos, al punto que 
algunas categorías literarias como la poesía, gozan de algo asi como una licencia 
poética, sea decir, pueden utilizar metáforas y analogías para abordar el desarrollo 
temático de interés; sin embargo, según los mismos autores, existen ciertas 
limitaciones cuando se trata de obras científicas, en donde hay que tener ciertos 
cuidados para no llegar a una desnaturalización de las ideas y conceptos.  
 
Los no científicos, podrían sentirse tentados de intentar aislar de una teoría científica 
ciertos temas generales que se pueden resumir en pocas palabras, como 
indeterminación, discontinuidad, caos o no linealidad, para luego analizarlos de 
manera puramente verbal, pero las teorías científicas no son como las novelas; en 
un contexto científico esos términos tienen un significado preciso, que se diferencia, 
de forma sutil pero crucial, de su significado cotidiano, y que sólo es comprensible 
dentro de una compleja trama de teoría y experimentación. Si se emplean sólo como 
metáforas, se acaba fácilmente llegando a conclusiones sin sentido (Socal y 
Bricmont, 1998). 
 
Ahora bien, en este siglo, enfrentamos lo que los académicos e intelectuales llaman, 
una confluencia dialógica de lo divergente y lo convergente, lo sincrónico y lo 
diacrónico, la construcción y la deconstrucción, la territorialización y la 
desterritorialización, la incertidumbre y la certeza, en fin, la complejidad. En ese 
orden de ideas, surge una pregunta central: ¿de qué manera afecta a los procesos 
de aprendizaje, la religación dialógica de estos opuestos?, pues bien, de acuerdo 
con Andrade (2005, como se citó en Andrade; et al., 2009), el sujeto cognoscente 
es un ser activo que construye en consciencia el conocimiento y la propia realidad 
en su interacción con ésta. Ese sujeto, demanda hoy una orientación de su 
aprendizaje que lo considere y, que, postule nuevas maneras de conocer y de 
pensar, que lo inicie en los lenguajes y vivencias de lo transdisciplinario y la 
complejidad. En ese trayecto requiere desarrollar habilidades y destrezas para 
aprender, reaprender y desaprender de manera permanente, siendo su herramienta 
la autorregulación consciente y su base la transdisciplinariedad, con lo cual podrá 
reconocer de manera eficiente la emergencia de palabras y conceptos, al tiempo 
que podrá también aprehender esa particular semiótica de la complejidad que 
permite el entrelazamiento de conceptos desde distintas disciplinas, para atribuirles, 
en un proceso deconstructivo, el surgimiento de nuevos significados asociados a la 
realidad.  
 
Precisamente, estos nuevos aprendizajes se articulan con base en metáforas, 
alimentados por la migración de conceptos que ya no permanecen encerrados en 
sus dominios disciplinarios tradicionales, sino que, se escapan hacia otros niveles 



del conocimiento y, allí, colonizan el pensamiento, siembran dudas e interrogantes, 
se configuran en dominios de conceptos apoyados en el sueño, la utopía y la 
experiencia del aprendiz; el conocimiento se basa en conceptos que se reconocen 
inacabados, indeterminados, en proceso de hacerse y rehacerse. Ya no se trata de 
aceptar colectivamente el conocimiento como acto de fe que busca la consolidación 
de verdades absolutas sino de atreverse a diseñar nuevos horizontes y, sobre todo, 
nuevas formas de cartografiar que nos permitan el movimiento sobre territorios 
flexibles e inciertos, ir al encuentro de multiplicidad de devenires porque nos 
encontramos frente a un pensamiento eminentemente poiético que se forma, 
configura y transforma de manera permanente, sea decir, en emergencia 
simultánea. Estas innovaciones serán comunes en la educación del siglo 21 y los 
docentes se verán obligados a degustar metáforas provenientes de todos los 
campos del saber y a repensar y reinventar los procesos de abordaje del 
conocimiento, desde otras perspectivas, como la teoría de sistemas, la 
incertidumbre, la autopoiesis.  
 
Dicho lo anterior, se considera que, se trata de un argumento válido para quienes 
nos adentramos en los temas de la complejidad, aunque también es cierto que en 
ciertos casos en donde tiene el suficiente tino para utilizar las metáforas, estas 
resultan siendo útil para llevar el mensaje de manera sencilla, tal como lo hace con 
cierta frecuencia Edgar Morin a lo largo de su obra. Claramente, las críticas de Sokal 
y Bricmont, es preciso considerarlas al momento de construir productos científicos 
de calidad, dado que, si bien es cierto que nuestra actitud debe ser la de utilizar 
mensajes claros y sencillos, al momento de comunicar ideas, conceptos y 
resultados de procesos de investigación, también es cierto que, no se puede abusar 
del lenguaje utilizado para evitar caer en malos entendidos, sobre todo con la 
comunidad científica a la cual podríamos llegar a pertenecer. 
 

2.6.4. Seguimiento de cada cambio paradigmático de la física o la biología 

Uno de los errores más frecuentes en las ciencias sociales es el hecho de querer 
seguir cada uno de los cambios paradigmáticos reales o imaginarios de ciencias 
como la física o la biología; sin embargo, es de anotar que las ciencias sociales 
tienen sus propios métodos, por lo que no precisan seguir tendencias ajenas a su 
ámbito. 
 

2.6.5. Extrapolación de conceptos técnicos de las ciencias naturales 

Con cierta frecuencia se observan errores como, el hecho de querer extrapolar 
conceptos técnicos de las ciencias naturales, lo cual no es válido en la medida en 
que deberían ser enfoques y métodos de investigación que no siempre se 
encuentran en términos de garantizar compatibilidad entre estos. 
 

2.6.6. Ser ambiguos en la comunicación científica 

Por último, se registra un gran error en los procesos de comunicación científica, el 
cual está asociado al uso de lenguajes ambiguos al querer escribir afirmaciones 
verdaderas, pero relativamente banales ó como afirmaciones radicales, pero 
manifiestamente falsas. 



 

2.7. Reflexiones sobre implicaciones de la transdisciplinariedad en 

investigaciones científicas 
El método científico, se sustenta en la Escuela positivista y, se caracteriza, por 
separar las áreas disciplinarias y fragmentar su objeto de estudio, tanto como sea 
posible, con el argumento de que la suma de las partes constituye el todo. En ese 
sentido, es importante tener en cuenta que, si bien dicho abordaje es quizá válido 
para muchas de las actividades científicas en el ámbito del laboratorio, no deja de 
ser menos cierto que, dicho método presenta limitaciones para abordar 
planteamientos emergentes de la realidad del mundo. En síntesis, se considera que, 
el método científico constituye una visión restringida de la investigación científica, 
ya que, de antemano, descarta cualquier otro modo de producción de conocimiento 
científico, con lo cual claramente dificulta el estudio de problemas complejos al 
desconocer el hecho de que la realidad es compleja y es transdisciplinaria. 
 
Asimismo, hay consciencia de que el primer problema del método científico es la 
observación, es decir, es el observador quien define las observaciones, porque la 
realidad no existe independientemente de la mirada del observador. Lo que se 
afirma es que, una explicación científica no explica lo que sucede en el mundo, sino 
la experiencia que nosotros tendremos en determinadas condiciones.  De hecho, se 
dice que los científicos no basan sus explicaciones en los objetos, sino únicamente 
en sus propias percepciones de los mismos. Las propiedades del sistema 
observador determinan el campo de observaciones posibles. 

 
De la misma manera, se plantea un segundo problema del método científico, el cual 
hace referencia al cómo construimos las explicaciones, por lo que se considera que, 
no es lo mismo, describir un suceso, que elaborar una teoría, hipótesis o explicación 
del fenómeno; en ese sentido, los constructivistas argumentan que el lenguaje 
diluye la distinción entre una descripción y una explicación. Sin embargo, se 
considera que, una hipótesis son dos descripciones puestas en relación entre sí, 
pero las leyes de la naturaleza no son explicaciones, sino descripciones de 
acontecimientos observados.  
 
Ahora bien, el denominado paradigma de la complejidad, reúne a científicos de 
diversos campos de conocimiento, lo cuales insisten en la necesidad de apropiar 
nuevos modelos teóricos, metodológicos y, por ende, una nueva epistemología que 
permita a la comunidad científica elaborar teorías más ajustadas de la realidad y, 
que posibilite al mismo tiempo, diseñar y poner en práctica modelos de intervención 
para los contextos socioculturales, políticos, económicos y ambientales, mucho más 
eficaces y, que, contribuyan a regular las acciones individuales y colectivas. 
Subyace en esta actitud reformista un claro intento de reformar la racionalidad sobre 
la que la ciencia y la tecnología se han venido apoyando a lo largo de la historia, 
actitud que afecta indistintamente, tanto a las ciencias empírico-naturales, como a 
las ciencias sociales y humanas. 
 



Este nuevo espíritu reformista integra la vocación analítica de la ciencia positivista 
con la vocación transdisciplinaria y problematizadora de la filosofía, con lo cual es 
posible conjugar ambos intereses, el de las ciencias de la complejidad y el 
paradigma de la complejidad. Sin embargo, es claro que el enfoque analítico 
tradicional de la ciencia positivista genera un saber especializado, reduccionista y 
fragmentado. En ese contexto, los esfuerzos interdisciplinares, aun cuando nos 
ayudan a prevenir los excesos de especialización y de compartimentalización del 
saber, no resultan suficientes para dar cuenta de la complejidad de los fenómenos, 
sean biofísicos o socioculturales, es decir, la interdisciplinariedad, no constituye una 
estrategia suficiente para dar cuenta del entrelazamiento de las múltiples 
dimensiones sobre las que se organiza la realidad como un todo, en tanto una 
unidad interrelacionada. Para superar este reduccionismo, el nuevo paradigma de 
la complejidad postula la necesidad de organizar el conocimiento científico desde la 
transdisciplinariedad, el cual, está enfocado, no a un sector o parcela de 
conocimiento, sino a un sistema complejo que forma un todo organizador que 
operan el restablecimiento de conjuntos, constituidos a partir de interacciones, 
retroacciones, inter retroacciones y, además. 
 
Asimismo, científicos de la talla de Nicolescu, han precisado aún más esta noción 
y, plantean que se debe entender por transdisciplinariedad, aquello que se sitúa a 
la vez entre las disciplinas (interdisciplinariedad), a través de las disciplinas 
(pluridisciplinariedad) y más allá de las disciplinas (transdisciplinariedad), cuya 
finalidad es la comprensión del mundo presente, a partir de la unidad del cocimiento; 
unidad que no opera por reducción, como lo sugiere abiertamente la ciencia 
positivista, sino integrando y dando cuenta de la pluralidad, de la diversidad y, de 
las propiedades emergentes de la realidad, como evidencia la teoría del caos. 
  
A la transdisciplinariedad le corresponde, comprender y explicar la dinámica 
evolutiva de los fenómenos como consecuencia de la complejidad dinámica que 
caracteriza la realidad. A pesar de los hallazgos y, el progreso que para el 
conocimiento ha supuesto la ciencia interdisciplinar de vocación analítica, ésta no 
obstante, sólo ha permitido dar cuenta de una complejidad simplificada y reductora 
que excluye de sus explicaciones, entre otros procesos, las fluctuaciones, la 
irreversibilidad, la aleatoriedad, el entrelazamiento de las partes y el todo, la 
autoorganización y los de procesos de emergencia espontánea de orden, a partir 
de lo indeterminado, lo impredecible o caótico (Núñez y  Pérez, 2003). En definitiva, 
a nuestro modo de entender las cosas, la investigación científica ha revelado su 
insuficiencia, sobre todo, en su enfoque unidisciplinario, sea decir, aquello que, con 
una visión reduccionista, convierten todo lo nuevo y complejo, en algo más simple 
y corriente, quitándole su novedad y diferencia y, convirtiendo el futuro en pasado, 
con lo cual, se cierra el camino a un progreso originario y creativo y, se estabiliza a 
las nuevas generaciones en un estancamiento mental. 
 
 
 



2.8. Definiciones, características, diferencias y coincidencias entre Autores 

 

Elementos / Autores Basarab Nicolescu Edgar Morin Carlos Delgado Julie Thompson Klein  

Definiciones La transdisciplinariedad 
concierne, como el prefijo “trans” 
lo indica, lo que está a la vez 
entre las disciplinas, a través de 
las diferentes disciplinas y más 
allá de toda disciplina. Su 
finalidad es la comprehensión 
del mundo presente en el cual 
uno de los imperativos es la 
unidad del conocimiento. 

La transdisciplinariedad, se trata de 
esquemas cognitivos que pueden 
atravesar las disciplinas, a veces con 
una virulencia tal que las coloca en 
dificultades. De hecho, son 
complejas cuestiones de ínter, de 
poli, y de transdisciplinariedad que 
han operado y han jugado un rol 
fecundo en la historia de las ciencias; 
se debe retener las nociones claras 
que están implicadas en ellas, es 
decir, la cooperación, y mejor, 
articulación, objeto común y mejor, 
proyecto común. 

La transdisciplina, 
es entendida como 
el esfuerzo 
indagatorio que 
persigue obtener 
cuotas de saber 
análogas sobre 
diferentes objetos 
de estudio 
disciplinarios, 
multidisciplinarios o 
interdisciplinarios, 
incluso 
aparentemente muy 
alejados y 
divergentes entre sí 
articulándolas de 
manera que vayan 
conformando un 
corpus de 
conocimientos que 
trasciende 
cualquiera de dichas 
disciplinas, 
multidisciplinas e 
interdisciplinas. 

La transdisciplinariedad se 
refiere a un sistema común 
de axiomas 
para un conjunto de 
disciplinas. De acuerdo 
con Thompson, Jean 
Piaget, veía la 
transdisciplinariedad como 
una etapa más alta en la 
epistemología de las 
relaciones 
interdisciplinarias. Este 
autor creía que la 
maduración de las 
estructuras generales y 
patrones generales del 
pensamiento a través de 
los distintos campos, 
podría llevar a una teoría 
general de sistemas o 
estructuras. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Características 

La transdisciplinariedad se 
interesa por la dinámica 
engendrada por la acción de 
varios niveles de realidad a la 
vez. El descubrimiento de esta 
dinámica pasa necesariamente 
por el conocimiento disciplinario. 
La transdisciplinariedad, no 
siendo nada más una nueva 
disciplina o una nueva 
hiperdisciplina, se nutre de la 
investigación disciplinaria, la 
cual, a su vez, se esclarece de 
una manera nueva y fecunda por 
el conocimiento 
transdisciplinario. En este 
sentido, las investigaciones 
disciplinarias y 
transdisciplinarias no son 
antagónicas sino 
complementarias.  
Los tres pilares de la 
transdisciplinariedad son: los 
niveles de Realidad, la lógica del 
tercero incluido y la complejidad, 
los cuales determinan la 
metodología de la investigación 
transdisciplinaria. 

Las principales características de la 
transdisciplinariedad, de acuerdo 
con Edgar Morin son: la cooperación, 
articulación, objeto común y proyecto 
común. Asimismo, considera que la 
transdisciplinariedad, constituye un 
pilar fundamental, sobre todo en lo 
metodológico para el desarrollo de 
su obra, el pensamiento complejo. 

De acuerdo con 
Carlos Delgado, una 
de las 
características de la 
transdisciplinariedad 
es que, no elimina 
las disciplinas, pero 
sí pone fin al 
predominio de los 
enfoques 
disciplinarios, es 
decir, a la pretensión 
exagerada que 
supone que desde la 
perspectiva de una 
disciplina aislada se 
puede aportar un 
conocimiento 
totalizador 
sobre el mundo. Así 
mismo, denota otra 
importante 
característica, la 
cual tiene que ver 
con la presencia de 
un diálogo entre los 
respectivos saberes; 
diálogo que, por 
parcial y localizado 
que sea al inicio, se 
va ampliando y 
profundizando 
después, a medida 
que se va tejiendo la 
madeja del corpus 
de saber 
transdisciplinario 
que va trazando 
puentes 
conceptuales, 
metódicos y/o 
metodológicos 
entre los saberes 
dialogantes 
 
 
 

La característica principal 
de la transdisciplinariedad, 
desde la perspectiva de 
Julie Thompson es que 
ésta se presenta como un 
tronco, capaz de articular 
disciplinas en los 
procesos de investigación 
científica. 



Elementos / Autores Basarab Nicolescu Edgar Morin Carlos Delgado Julie Thompson Klein 

 
 
 
 
Diferencias entre autores 

La definición de Nicolescu, se 
antoja mucho más elaborada 
que la de autores como Delgado, 
Morin y Klein, en la medida en 
que claramente hace alusión a 
tres elementos fundamentales 
en la metodología 
transdisciplinaria, sea decir, los 
niveles de realidad, la lógica del 
tercero incluido y la complejidad. 
En ese contexto,  

La concepción de 
transdisciplinariedad de Edgar 
Morin, a la luz de autores como Julie 
Thompson Klein, se diferencia en 
que Morin, hace alusión directa del 
enfoque de complejidad, lo cual no 
ocurre en el último autor (Klein). 

No se encuentran 
diferencias con los 
otros autores 

 

 
 
Coincidencias/semejanzas 

Todas las definiciones sobre transdisciplinariedad revisadas, coinciden en que ésta trasciende las disciplinas, sea decir, 
suprimen las fronteras entre las diferentes campos o áreas de dominio y en cambio, promueven escenarios de cooperación y 
articulación a través de puentes teóricos, conceptuales y metodológicos, para los procesos de generación de conocimiento 
científico; Así mismo, todos los autores incorporan el enfoque de complejidad. Por último, una semejanza entre las definiciones 
es que todas comparte el principio de que la transdisciplinariedad, de ninguna manera reemplaza o sustituye la visión disciplinar, 
por el contrario, se complementan. 

 

3. BIBLIOGRAFÍA  
 

Andrade, R. 2005. Hacia una gnoseología del desaprendizaje dialógico 
cognoconsciente. Principios para desaprender en el contexto de la 
complejidad. Revista Electrónica de Investigación Educativa [Revista en 
línea], (2). Disponible: http://redie.uabc.mx/, 7 (2). [Consulta: 2007, abril 08] 

 
Nicolescu, B. 1994. La Transdciplinariedad: Manifiesto. Paris. Traducción al español 

revisada con el autor por Norma Núñez-Dentin y Gérard Dentin: Ediciones 
Du Rocher. 123 p. 

 
Bateson, G. 1993. Una unidad sagrada. Pasos ulteriores hacia una ecología 

de la mente. Barcelona: Gedisa Editores. 
 

De Zuani, E., Laborda, L. y Rodríguez De Rivera, J. (2006). Organización y 
epistemología. Documentos y ayudas sobre teoría, historia y métodos 
prácticos de la organización. [Documento en línea]. Disponible: 
http://sunwc.cepade.es/~jrivera/index.html. [Consulta: 2007, Abril 12] 

 
Deleuze, G. y Guattari, F. 2003. Rizoma. Introducción. España: PRE- TEXTOS. 

 
Descartes, R. 1987. Discurso del método; traducción de Arnau Gras, H. ed. 

Alhambra, Madrid. 
 
Feyerabend, P. 1993. Against Method. Londres: Verso. ISBN 978-0-86091-646- 
 
Kuhn, T. 1986. La estructura de las Revoluciones científicas. México. Fondo de 

cultura económica. 
 
Kuhn, T. 2000. Conmensurability, Comparability, Communicability. The Road Since 

Structure. EEUU: University of Chicago Press. ISBN 0-226-45798-2. 
 

https://es.wikipedia.org/wiki/Paul_Feyerabend
https://archive.org/details/againstmethod0000feye
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-0-86091-646-8
https://es.wikipedia.org/wiki/Thomas_Kuhn
https://es.wikipedia.org/wiki/Thomas_Kuhn
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/0-226-45798-2


Klein, J. s.f. Transdisciplinarity: Discourse, Integration, and Evaluation. Traducido al 
español por Luis Carrizo. Wayne State University. Detroit, USA.  

 
Maldonado, C.E. (2020).Occidente, la civilización que nació enferma. ReseachGate. 

Ediciones Desde Abajo. ISBN: 978-958-5555-38-9 
 
Maldonado (2019). Una introducción a la epigenética, complejidad y salud. 

Universidad el Bosque. (1). 
 
Maldonado, C.E. (2017). De dos modos de interdisciplinariedad, uno. Revista 

latinoamericana de ensayo. Año 24. En línea. (99+) (pdf) de dos modos de 
interdisciplinariedad, uno | carlos eduardo maldonado - academia.edu 

Maldonado, C. (2017). Educación compleja: Indisciplinar la sociedad. En Revista 
EducaciónyHumanismo,19(33),234-252.  

 
Mankeliunas, Mateo V. (1989), “Modelo antropológico en las ciencias humanas”  en 

Ideas y Valores, (79). abril. Bogotá. 
 
Morin, E. 2001: La mente bien ordenada. Barcelona: Seix Barrall. 
 
Morin, E. 2015. Sobre la interdisciplinariedad. Tomado de: 

www.pensamientocomplejo.com.or. Bajado el 15 de julio de 2015. 9 p. 
 
Núñez, L. & Romero, C. 2003. Pensar la educación. Conceptos y opciones 

fundamentales. Madrid: Pirámide. 
 
Piaget, J. 1970ª. Epistemology of interdisciplinary relationships, en OECD-CERI 

Interdisciplinarity: Problems of Teaching and Research in Universities. 
(Document Resume). OECD Publications Center. Washington https://eric. 
ed.gov/?id=ED061895 

 
Pupo, R. s.f. Imagen, metáfora, verdad. MMREM. 19 p. 
 
Sokal, A; Bricmont, J. 1998. Imposturas intelectuales. Londres, Inglaterra: Ediciones 

Paidós.  
 
Sotolongo. P.L.; Delgado, C.J. . Complejidad y el diálogo transdisciplinario de 

saberes. En: http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/formacion-
virtual/20100719030032/7CapituloIV.pdf. CLACSO. 

 
Torres, S. 1994, Globalización e interdisciplinariedad: el currículum integrado. 

Madrid: Morata. 
 
 
 
 

https://www.academia.edu/34674694/DE_DOS_MODOS_DE_INTERDISCIPLINARIEDAD_UNO
https://www.academia.edu/34674694/DE_DOS_MODOS_DE_INTERDISCIPLINARIEDAD_UNO
http://www.pensamientocomplejo.com.or/
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/formacion-virtual/20100719030032/7CapituloIV.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/formacion-virtual/20100719030032/7CapituloIV.pdf

