
 

 

 

  

Los principios ocultos de la disyunción/reducción 

que han alumbrado a la investigación en la ciencia 

clásica, son los mismos que nos vuelven ciegos 

ante la naturaleza técnica, social y política de la 

ciencia, ante la naturaleza física, biológica, 

cultural, social e histórica. Son los que han 

establecido y mantienen la gran disyunción 

naturaleza/cultura, objeto/sujeto y, por tanto, son 

los que no ven más que apariencias ingenuas en 

la realidad compleja de nuestros seres, de 

nuestras vidas, de nuestro universo.” (E. Hurtado, 

2006). Desde el Determinismo 
científico, al paradigma 

emergente de la complejidad : 
Bases para la comprensión de 

los Agroecosistemas 
contemporáneos 

Teofilo Cuesta-Borja 
Ingeniero Agrónomo 

Especialista en Ciencias de la Complejidad 
Especialista en Gestión Ambiental 

Magíster en Desarrollo Sostenible y Medio Ambiente  
Doctor (PhD) en Pensamiento Complejo 

Doctor (PhD) en Desarrollo Regional 



DESDE EL DETERMINISMO CIENTÍFICO, AL PARADIGMA EMERGENTE 
DE LA COMPLEJIDAD:  

Bases para la comprensión de los Agroecosistemas contemporáneos 
 

0. INTRODUCCIÓN 
 

Después de hacer un recorrido sobre el desarrollo histórico de las ciencias, es claro 
que la corriente de pensamiento cartesiano representa un referente epistémico 
poderoso que ha operado como una plataforma clave para el funcionamiento de un 
conjunto amplio de ciencias y disciplinas y, para el desarrollo de la propia filosofía 
moderna y contemporánea. Dicho pensamiento se traduce en sistemas discursivos 
en donde el estatus del conocimiento se articula sobre principios como la simplicidad 
y la linealidad, reduccionismo que claramente empobreció la comprensión más 
profunda e integral de los fenómenos en estudio, incluyendo dentro de ellos al 
hombre y su condición de permanente cambio.  
 
La concepción racionalista cartesiana implicaba, de este modo, la existencia de un 
mundo continuo en el que las partes que lo componen se articulan de una sola forma 
y desde un eje temporal-espacial único. Se territorializó así, una perspectiva 
epistemológica, una lente del conocimiento incapaz de aceptar y en definitiva, 
reconocer las diferencias y discontinuidades potenciales y explícitas que pueden 
existir en objetos de estudio cada vez más borrosos y que funcionan bajo el imperio 
de otras lógicas que se pierden en los orígenes más remotos de la existencia del 
hombre y del mundo natural en el que habitamos.  
 
Con el presente ensayo pretendemos hacer una reflexión, como una invitación para 
rescatar una epistemología de las ciencias que permita al hombre reencontrarse en 
su condición bioespiritual y desde allí, conectarse con el prójimo, desde una ética 
profunda y liberada de ideologías distorsionantes de la condición esencialmente 
humana. Así, se considera que el rescate de una comprensión más integral del 
hombre, también hace posible diseñar provisionalmente nuevas posibilidades 
conceptuales, para abordar el fascinante ejercicio de construir conocimiento, un 
proceso múltiple y siempre inabarcable que debiese tener como premisa 
fundamental el desarrollo armónico de los individuos, como parte de una comunidad 
singular y planetaria. De este modo, el trazado epistemológico que abordaremos 
nos entrega una nueva visión del mundo, cuyos puntos de referencia cognitivos 
permiten desarrollar una labor científica significativa que posibilita al sujeto 
establecer campos de relación más allá de la clásica parcelación del conocimiento 
en un proceso científico, cuya revelación es el descubrimiento de un mundo 
vinculado y al mismo tiempo vinculante que involucra al ser humano de manera 
esencial, tanto en su condición humana, como en su relación con el mundo cultural 
y natural. 
 
Ahora bien, las bases epistemológicas que hemos anunciado en esta introducción 
se refieren al pensamiento complejo desarrollado por Morin fundamentalmente en 



las últimas décadas; se trata de una teoría amplia del conocimiento que desborda 
la perspectiva cartesiana a la que hemos aludido, cuestionando sus estructuras 
teóricas con el fin de instalar una modalidad de conocimiento que incluye dentro de 
la riqueza de los fenómenos en estudio, las múltiples formas de relaciones entre sus 
componentes, así como también la potencial estabilidad e inestabilidad de dichas 
vinculaciones. Desde este principio fundamental, la perspectiva epistemológica 
instalada por el pensamiento complejo reconstruye el proceso del conocimiento de 
manera integral, incorporando, tanto las regularidades como las irregularidades 
presentes en los contenidos culturales que se quieren describir y comprender. 
 
Asimismo, se pretende auscultar elementos epistemológicos que coadyuven con el 
entendimiento de los denominados sistemas de comunicación “agricultura”, desde 
el entendimiento del funcionamiento de los agroecosistemas, entendiendo los 
limites dinámicos de estos y por su puesto, las relaciones naturales que existen en 
sus diferentes componentes, teniendo como base para ello los  principios de la 
complejidad, sea decir, la sistémica, hologramático, recursividad, retroactividad, 
autoecoorganización,dialógica y la reintroducción del conocimiento al conocimiento.  
 

Por último, es importante referirnos a la arquitectura del ensayo que presentamos a 
continuación, así: en un primer término, ha sido posible establecer la evolución 
histórica de la concepción disciplinar de las ciencias, misma que desarrollamos en 
tres momentos fundamentales, sea decir, la ciencia antigua, la ciencia clásica y la 
ciencia moderna, ejercicio que sirvió para poner de relieve la concepción 
paradigmática determinista, mecanicista, lineal y simplista de la ciencia clásica; 
posteriormente, se hace una crítica al método científico, inicialmente planteado en 
la prehistoria por del hombre primitivo y nómada, posteriormente aplicado por 
Galileo Galilei, a través de sus estudios de dinámicas y luego, perfeccionado en su 
esencia por Descartes; un método que no solamente está impregnado de los vicios 
del determinismo y mecanicismo imperante a través de la historia de las ciencias, 
sino que además se queda corto en la perspectiva de construir conocimiento que 
permita entender fenómenos y la realidad del universo. Así mismo, se plantea una 
transición entre el paradigma mecanicista-determinista al paradigma de la 
complejidad y el pensamiento complejo, lo que permitió, no solo introducir una 
nueva visión para la ciencia posmoderna, sino que además facilito un mayor 
acercamiento a la comprensión de la realidad del universo y los fenómenos que le 
son propios. Finalmente, se presentan las bases para el análisis y entendimiento 
del agroecosistema como un sistema abierto, social y autopoiético, desde el 
paradigma de la complejidad y el pensamiento complejo, partiendo de una crítica de 
la visión teórica tradicional basada en la visión agronómica, en donde se 
consideraba que los límites del agroecosistema estaban dados por los limites de la 
unidad de producción, desconociendo con ello, los canales de comunicación entre 
los elementos internos y externos para configurar el sistema agricultura, como lo 
sugiere el marco teórico de la agroecología. 
 
 
 
 



1. EL DETERMINISMO COMO PARADIGMA DE LAS CIENCIAS 
ANTIGUA, CLÁSICA Y MODERNA 
 

La historia de las ciencias está ligada necesariamente a tres periodos 
fundamentales; el primero, hace referencia al periodo de la antigüedad, el segundo 
al periodo clásico y el tercero, al periodo moderno. Todos estos periodos estuvieron 
impregnados de un modo u otro a la corriente determinista, una corriente que de 
acuerdo con Salcedo (2010), su acepción más común indica que: “A” está 
determinado por “B”, para hacer “C”, en donde ocurre una relación tríadica en la que 
los tres elementos configuran una teoría explicativa de la acción de un sujeto, así:  
“A” es un sujeto, “C” su hacer y “B” vendría a ser la causa por la cual se da “C”. En 
este uso corriente de la palabra determinismo, califica a ciertas tesis que hacen a 
“B” la base de una serie de fenómenos o entidades que poseen la facultad de hacer 
que para “A” sea simplemente irresistible “C”, es decir, lo que efectivamente realiza.  
 
El determinismo auténtico es en realidad un predeterminismo, o sea la creencia de 
que la acción humana encuentra su motivo determinante en el tiempo que la 
antecede, de tal manera que no está en poder del hombre en el momento en que 
se efectúa (Abbagnano, 1963). En una acepción general, el determinismo sostiene 
que todo lo que ha habido, hay y habrá y, todo lo que ha sucedido, sucede y 
sucederá está de antemano fijado, condicionado y establecido (Ferrater, 1988). 
 
Asimismo, con frecuencia se ha distinguido entre determinismo, en cuanto 
causalismo y finalismo o teleologismo, aunque claro está, ambas con iguales 
consecuencias afirman que hay un encadenamiento riguroso de todos los 
fenómenos y por lo tanto, ni en una doctrina ni en la otra puede afirmarse la 
existencia de la libertad; la forma inicial de determinismo fue la teleológica, la cual 
se refiere a aquellas teorías que basaban sus explicaciones en fines que debían 
alcanzar todos los seres, en especial el hombre. Un buen ejemplo de ello lo 
constituye el pensamiento de Aristóteles, quien afirmaba que todo ente tendía por 
naturaleza a una determinada forma de ser, es decir, a realizar la esencia que le 
correspondía; por tanto, sí parece admisible la disyuntiva: o existe por azar o 
casualidad, o bien, existe dirigido y orientado a un fin y, estas cosas no pueden 
existir por obra del azar, hay que admitir sin duda alguna que existen con un fin 
determinado, luego el existir y venir a ser con un fin es algo inherente a todos los 
seres que hacen y existen por obra de la naturaleza misma. 
 

1.1. Del determinismo teleológico al determinismo moderno 
Lo que es crucial observar es que estas teorías que formularon un determinismo 
teleológico dieron paso desde hace unos siglos atrás a hipótesis basadas en 
explicaciones del tipo causa eficiente aristotélica. La interpretación metafísico-
ontológica del mundo que conllevaba resultó intolerable para los hombres de ciencia 
de la modernidad; de tal manera que, se concibió como producto de la ignorancia, 
toda suerte de tesis que daba cabida a entes metafísicos. Así, en la actualidad la 
gran mayoría de las doctrinas deterministas han surgido por extensión de las 



premisas de la mecánica clásica; en esta mecánica se atiende a ciertas propiedades 
de los cuerpos, se formula una serie de ecuaciones con el fin de establecer la 
dependencia funcional existente entre tales propiedades y otras. Esto es lo que 
encontramos en muchas de las tesis deterministas modernas, cosa que ha llevado 
a veces a que se identifique determinismo con mecanicismo. En este orden de 
ideas, en el determinismo actual se añade el modelo de la máquina clásica 
proyectado sobre la idea del universo, así como el principio reduccionista, según el 
cual todos los fenómenos se pueden convertir en categorías mecánicas, es decir, 
en manifestaciones epifenoménicas del movimiento local de los corpúsculos.  
 

1.2. El determinismo y las tesis causalistas 
La posible falibilidad de la corriente determinista moderna, conllevó a que 
progresivamente fuera reemplazada por las tesis causalistas, las cuales planteaban 
predicciones mucho más viables, verosímiles y probables, aunque, muy pronto se 
aceptó el carácter finito de la mente humana y, su imposibilidad de tener en cuenta 
todos los factores para realizar una acertada predicción. Algunos autores llegaron a 
plantear un hipotético espíritu ideal, capaz de abrazar todos los procesos físicos que 
se desarrollan al mismo tiempo, opción que, si existiera, probaría no sólo que se 
puede predecir con certeza y en detalle cualquier proceso físico, sino también que 
es el universo completo, una máquina con todas sus vicisitudes. Uno de estos 
autores fue Laplace, quien afirmó que deberíamos considerar el presente estado 
del universo como el efecto de su estado anterior y la causa del que seguirá.  
 
Supongamos entonces, una inteligencia que pudiera conocer todas las fuerzas que 
animan la naturaleza y los estados, en un instante todos los objetos que la 
componen; para esta inteligencia, nada podría ser incierto y, tanto el futuro como el 
pasado será presente ante sus ojos (Popper, 1994). En el caso de la explicación de 
la conducta humana, el modelo teleológico no fue sustituido por el simple y llano 
causalismo; una vez iniciada la modernidad todo lo contrario, la modernidad 
fundamentó con base en la categoría de la voluntad un sujeto cuyo hacer era 
producto de un debate interior, en el cual se sopesaba los pros y los contras de sus 
acciones y se preveía al máximo el orden de los medios y los fines. En últimas, un 
sujeto cuyo hacer, además de responder a intenciones, estaba más allá de 
determinantes exteriores al de la propia voluntad. Por su parte, Descartes, afirmó: 
“No puedo quejarme de que Dios no me haya dado un libre arbitrio, o sea, una 
voluntad lo bastante amplia y perfecta, pues claramente siento que no está 
circunscrita por límite alguno... sólo la voluntad o libertad de arbitrio siento en mí tan 
grande que no concibo la idea de ninguna otra que sea mayor” (Decartes,1977) .... 
Ni aún los discernimientos del intelecto eran para Descartes decretos necesarios 
para la voluntad, tal como profesaba la doctrina ordinaria de la escuela de su tiempo. 
 
Sin embargo, con el transcurrir del tiempo, la idea de sujeto tal como la estableció 
Descartes, empezó a ser cuestionada por construirse sobre una base metafísica y, 
en esa medida, incompatible con la creciente necesidad de tangibilidad y 
predictibilidad que exigían los hombres de ciencia. De tal suerte, objetivas y más 
reales se consideraron las explicaciones del causalismo, es decir, de mecanicismo, 



hechas respecto a la praxis del hombre. Estas crearon la ilusión de poder predecirse 
con certeza la conducta humana cuando se lograra conocer y computar todos los 
factores que intervienen en su devenir.  
 
Una teoría es determinista, si mantiene que cada hecho que sucede en el universo 
acontece según una ley, es decir, que todo lo que se produce en el mundo está 
previamente determinado por una causa, una especie de fuerza superior, que 
determina todo lo que sucederá después. En las teorías deterministas siempre hay 
algo que determina la evolución del proceso de manera que todo lo que sucede, ha 
sucedido y sucederá, puede ser predicho, analizando la causa origen. 
 
La ciencia que surgió en el siglo XVII se ha clasificado como determinista porque 
descubrió unas leyes precisas que gobernaban el movimiento de los cuerpos en la 
tierra y los movimientos planetarios. Más precisamente, encontró unas leyes 
matemáticas que describían el movimiento de los cuerpos terrestres y de los 
planetas, creando dos disciplinas matemáticas que se conocieron como mecánica 
analítica o racional y mecánica celeste. 
 
La ciencia moderna fue elaborada por una serie de científicos creyentes, por lo que 
se podría pensar que la mano Dios intervenía en las cosas naturales. Descartes 
creía en un Dios creador, infinito, eterno, inmutable, omnisciente y 
omnipotente, causa primera de todas las cosas. Ese Dios había creado la materia y 
la había dotado de una cantidad de movimientos. El Dios creador cartesiano fue una 
de las inspiraciones para que Descartes formulara la ley de conservación del 
movimiento. El mundo creado por Dios funcionaba como una máquina y las 
consecuencias de los procesos estaban condicionados por esa causa que actuaba 
de motor primero. Igualmente, Newton manifiesta su creencia en un Dios creador 
en el escolio general de sus Principia (1687) cuando dice: “Este elegantísimo 
sistema del sol, los planetas y los cometas, sólo pudo originase en el consejo y 
dominio de un ser poderoso e inteligente… Este rige las cosas, no como alma del 
mundo, sino como dueño de los universos…El Dios supremo es un ente eterno, 
infinito y absolutamente perfecto… Es eterno e infinito, omnipotente y omnisciente, 
esto es, existe desde la eternidad a la eternidad y está presente desde lo infinito 
hasta lo infinito. Rige todo y conoce todo cuanto es o puede ser hecho…” (Cohen, 
1971; Cohen y Koyre, 1972). 
 
Newton cree en una inteligencia divina que existía desde siempre y que está 
extendida por todo el universo. Esta inteligencia conocería el presente, el pasado y 
el futuro, con todo lo que ha sucedido o pueda suceder. Pero se debe hacer notar 
que Newton hace estas manifestaciones en uno de los Escolios, que eran 
consideraciones filosóficas y opiniones plausibles que estaban fuera del corpus 
científico de los Principia que, con esta excepción tenían un tratamiento puramente 
matemático. No obstante, Newton creyó necesario hacer estas concesiones a 
consideraciones no matemáticas, tanto por ser una persona extremadamente 
creyente, como por poner de manifiesto que sus innovadores resultados estaban 
dentro de los principios filosóficos de su tiempo. Newton pensaba que con sus 



métodos matemáticos se había aproximado a las leyes del movimiento con las que 
Dios había dotado a la materia. 
 
Sin embargo, el pensamiento había cambiado algo, al punto que cien años después, 
de la publicación de la obra de Newton. Cuando Laplace (1749-1827) presentó a 
Napoleón, el segundo tomo de su obra “Traité de Méchanique céleste” (Woodward, 
1891), Napoleón le señaló que le habían comentado la extrañeza de que en un libro 
tan importante como el suyo, escrito sobre el sistema del universo no mencionara 
ni una sola vez a su creador, a lo que Laplace contestó “Señor, no he necesitado 
esa hipótesis”  
 
Poco tiempo después Napoleón le comentó la respuesta que le había dado Laplace 
al matemático Lagrange (1732-1813), quien exclamó: Dios es una bella hipótesis 
que explica muchas cosas y, cuando la respuesta de Lagrange llegó a oídos 
Laplace, este exclamó: aunque Dios es una hipótesis que puede explicarlo todo, no 
permite predecir nada (Simmons,1996).  
 

1.3. Del determinismo científico a la teoría del caos 
En nuestros tiempos, físicos de renombre como Bohm (1917-1992), abogaban por 
un mundo con un sustrato caótico del que surgen procesos estructurados que 
funcionan de acuerdo a una ley. Bohm en su libro titulado “Casualidad y causalidad 
en la física moderna” (Stewart, 2001), dice que hay que reconsiderar las ideas que 
plantearon Heráclito y Parménides, porque la casualidad, en las infinitas 
combinaciones que puede generar, puede ser que en un momento dado genere 
procesos que dejen de ser casuales y sigan una ley precisa. Es decir, que un 
proceso determinista surja a través de los accidentes de un mundo azaroso y 
afirma:  
“…Vemos, por lo tanto, el importante papel de la casualidad. Si le damos suficiente 
tiempo, hace posible, y de hecho incluso inevitable, todo tipo de combinaciones de 
cosas. Con toda seguridad, llegará un momento en que ocurrirá una de esas 
combinaciones que ponen en marcha procesos irreversibles o líneas de desarrollo 
que sustraen el sistema de la influencia de fluctuaciones casuales. Así uno de los 
efectos de la casualidad es ayudar a agitar las cosas de tal manera que permita el 
inicio de líneas de desarrollo cualitativamente nuevas” (Stewart, 2001),  

 

1.4. Periodo de la ciencia de la antigüedad 
En la antigüedad existieron diversas sociedades más o menos desarrolladas, con 
interés por comprender el mundo, las cuales se pueden calificar de científicas; sin 
embargo, estas creían en el poder supremo de la razón para resolver todos los 
problemas sin necesidad de experimentos, una visión que se mantuvo al menos 
durante 20 siglos y, cuyo promotor principal fue Aristóteles (384 -322 a.c), quien 
junto a Platón son considerados los padres de la filosofía occidental; dicho filósofo, 
pensaba que una piedra grande caía más rápido que una pequeña, aunque nunca 
se le ocurrió probarlo, en tanto que no creían en la cultura de la experimentación e 
ignoraba la verdadera relación entre la vida humana y la naturaleza. Dicho periodo 
acabó hacia el siglo XV. Estas premisas se dieron en países del antiguo Oriente, es 



el caso de Egipto, India, Babilonia y China; allí se acumularon y racionalizaron 
conocimientos empíricos sobre la naturaleza y la sociedad y se da inicio a estudios 
sobre astronomía, matemáticas, ética y la lógica. 
 
Aristóteles proporciona otro de los ingredientes de la tradición científica: el 
empirismo; para este filósofo, las verdades universales, pueden conocerse a partir 
de eventos particulares, mediante la inducción, al tiempo que reconcilia el 
pensamiento abstracto con la observación y, no acepta que el conocimiento 
obtenido mediante la inducción pueda acertadamente considerarse como 
conocimiento científico. En esta misma era se pasa del renacimiento a la ilustración 
con Nicolaus Copernicus, quien vivió entre los años 1473-1543 y, cuyo pensamiento 
se opuso a la visión de que la tierra era el centro del universo; luego se da la 
revolución copérnica, entendidas las revoluciones científicas no como procesos 
acumulativos del conocimiento, sino que por el contrario, constituyen rupturas entre 
paradigmas científicos; es así como a través de la revolución copérnica se desplaza 
definitivamente el sentido común, como criterio de ciencia, al tiempo que se excluye 
el sujeto y sus valores del proceso científico, lo cual plantea una injustificada 
dicotomía entre cognición y la moral, un claro postulado de la racionalidad clásica. 
 

1.5. Periodo de la ciencia clásica 
En el periodo clásico de las ciencias (s. XVI-XVII), es cuando el patrimonio de las 
civilizaciones orientales fue asimilado y transformado en un armónico sistema 
teórico en la antigua Grecia, con lo cual, surgieron pensadores que se dedicaron a 
la ciencia y se deslindaron de la tradición religiosa y mitológica. Desde aquel 
entonces hasta la revolución industrial, la principal función de la ciencia fue 
explicativa y su tarea fundamental consistió en proporcionar el conocimiento 
necesario para ampliar los horizontes de la visión del mundo y de la naturaleza, 
parte de la cual es el hombre mismo. El despertar racional de la ciencia clásica 
clarificó las relaciones entre nosotros y las cosas del mundo visible. 
 
En este periodo, surgen pensadores de la talla de Bacon (1561-1626), quien 
argumentaba a favor del uso de la experimentación, en lugar de la deducción, como 
medio para aumentar nuestro conocimiento. De igual manera aparece Kepler (1571-
1630), quien abogaba por el empleo de la observación y las matemáticas, para 
superar las teorías pitagóricas, las cuales apostaban por esferas perfectas en el 
cielo y mostrar que los planetas se movían formando elipses. 
 
En esta misma era surge el filósofo Descartes (1596-1650), quien introduce el 
racionalismo a la ciencia, basado en la argumentación a favor de su propia 
existencia y en la existencia de Dios y planteaba una supuesta superioridad del 
saber científico sobre los otros saberes, al tiempo que decía: “Dios no engañaría a 
nuestros sentidos” (Decartes,1977). 
 
El racionalismo de Descartes, surge a partir de la expresión clásica: “pienso, luego 
existo” (cogito ergo sum) para referirse a que:  pensar es una prueba de la 
preexistencia del ser, en tanto no se es posible pensar sin antes existir, aunque para 



el siglo XIX, se planteara que el límite de la razón constituye los límites del hombre 
(Decartes,1977). 
 
No obstante, Descartes con su racionalidad clásica plantea que es la razón la que 
le da sentido al mundo, al tiempo que excluye el sujeto del ejercicio científico y 
plantea que es la sumatoria de la razón y el método lo que conlleva a las teorías del 
conocimiento y, sugiere la posibilidad del dominio de la naturaleza, ante lo cual 
rápidamente los empiristas encontraron un problema basado en que la razón sería 
incapaz de demostrar las relaciones entre objetos sin que intervenga la experiencia 
del sujeto. En esta etapa, se consideraba la experimentación como el instrumento 
para torturar la naturaleza y hacerle develar sus secretos. 
 
Sin embargo, hacia el siglo XIX, la razón es sustituida por la racionalidad científica, 
la cual posteriormente es cuestionada debido a que el conocimiento puro y aséptico 
resultó desprovisto de visión, sabor, tacto y olor; así mismo, se cuestiona porque 
excluía la ética, la estética, los valores, las cualidades, el alma, la conciencia y el 
espíritu. Para el siglo XVII-XIX, aparecen Isaac Newton (1642-1727) con sus 
avances en la física, basados en sus métodos empíricos e inductivos, los cuales 
resultaron de gran influencia sobre todo para los filósofos de la Ilustración. Así 
mismo, se destacan filósofos de la talla de Kant (1724-1804), quien en clara 
consonancia con Descartes, consideraba que las leyes de Newton podían 
demostrarse como verdaderas, mediante el razonamiento y que el enfoque 
científico podía ofrecer explicación del mundo fenoménico; claramente estamos 
frente a un determinista de la ciencia en tanto que, creía en la explicación del mundo 
a partir de causa-efecto, acorde con la teoría de la causalidad como ley fundamental 
de la naturaleza, un saber absolutista que influyó grandemente en la cultura 
occidental hasta la aparición de la teoría de la relatividad y la mecánica cuántica, 
vigente hasta nuestros dias; en suma, se trata de un pensador con clara influencia 
de las ciencias deterministas. 
 

1.6. Periodo de la ciencia moderna 
El periodo de la ciencia moderna comienza a principios del siglo XX; en esta era, 
aparece Popper (1902-1994), quien criticó los métodos inductivos que usaba la 
ciencia, soportado en los planteamientos del empirista David Hume (1711-1776), 
quien en su momento había argumentado que la inducción tenía serios problemas 
lógicos y que por tanto, toda evidencia inductiva era limitada, en tanto que no se 
puede observar al universo todo el tiempo en todos sus lugares y por ende, no se 
justifica que queramos elaborar una regla general a partir de observaciones 
particulares. Popper también criticaba la visión empirista de que pudiéramos 
nosotros observar objetivamente al mundo y, decía que toda observación se hace 
desde un punto de vista y que por ello toda observación tiene matices derivados de 
nuestra forma de pensar y puntualizaba que: “el mundo se nos presenta en el 
contexto de las teorías que asumimos y que la observación está teóricamente 
influida” (Popper, 1994). 
 



Así las cosas, Popper proponía un método científico alternativo basado en la 
falsación. Aunque haya muchas instancias que confirmen una teoría, solo se 
necesita una contra observación que la falsifique: solo se necesita un cisne negro 
para repudiar la teoría de que todos los cisnes son blancos. En ese contexto, se 
consideraba que la ciencia progresaba cuando se demostraba que una teoría está 
equivocada y se introduce una nueva teoría que explica mejor los fenómenos. Para 
este filósofo, el científico debería intentar desaprobar su teoría, en lugar de 
esforzarse por comprobarla repetidamente y también pensaba que la ciencia puede 
ayudarnos a aproximarnos progresivamente a la verdad, pero que nunca estaremos 
seguros de que contamos con una explicación definitiva (Popper, 1994). 
 
De otro lado tenemos a Kuhn (1922- 1997), quien ha sido crítico respecto a la 
imagen simplista que han pintado los filósofos sobre la ciencia y argumenta que la 
ciencia no progresa simplemente en estados basados sobre observaciones 
neutrales; al igual que Popper él considera que toda observación está influenciada 
teóricamente. Los científicos poseen una particular visión del mundo o paradigma, 
entendido éste como una interpretación del mundo, más que una explicación 
objetiva; es el caso del paradigma de Newton sobre un universo mecánico, el cual 
es muy diferente al paradigma de Einstein sobre el universo relativista. Por su parte, 
para Kuhn la historia de la ciencia se caracteriza por las revoluciones de los 
enfoques científicos y también propone que los científicos aceptan el paradigma 
dominante hasta que aparecen anormalidades que cuestionan las bases del 
paradigma y, es cuando emergen nuevas teorías, de las cuales una asume el nivel 
de nuevo paradigma. Así mismo, plantea que la ciencia normal presenta anomalías 
como la falta de rigor metodológico, en tanto que se rigen por paradigmas 
científicos, al punto que afirma categóricamente que: “no hay investigación, en 
ausencia de paradigmas” (Kuhn, 1971). 
 
Por su parte, Popper, plantea que una teoría es científica, no porque haya probado 
su verdad, sino porque ofrece a los observadores-experimentadores la posibilidad 
de poder probar su falsedad y, promueve la reintegración del sujeto en el proceso 
de gestión del conocimiento científico, argumentando que la ciencia requiere de la 
reflexividad y autocrítica. Asimismo, reconoce una conciencia de la ciencia, en tanto 
que considera que se requiere estar consciente de las falsas claridades, falsas 
transparencias, falsas respuestas o pseudo respuestas y de los límites de la ciencia 
(Popper, 1994). 
 
Posteriormente tenemos a Paul Feyerabend (1924-1994), quien pensaba que no 
debería asumirse la superioridad del método científico moderno, en tanto que no 
podemos predecir qué forma tendrá el conocimiento en el futuro y, por tanto, no 
debemos asumir un método universal para la gestión del conocimiento. Dicho 
pensador, está de acuerdo con Kuhn en que la historia de la ciencia es la historia 
de diferentes puntos de vista, lo que Feyerabend significaba era que lo que se 
considera como conocimiento hoy, en el futuro puede estar determinado por 
paradigmas que no podemos saber ahora. Además, planteaba que, así como no 
podemos adelantarnos, no deberíamos intentar limitar las corrientes intelectuales 



del futuro tratando de definir un paradigma dominante sobre el conocimiento, 
usando el modelo de la física. 
 
De igual manera, con gran impacto hasta nuestros días, se registra la influencia de 
Einstein (1879-1955), quien durante el siglo XX con su teoría de la relatividad 
sobrepasó al paradigma newtoniano que había dominado desde la era de la 
Ilustración. Este cambio de paradigma hizo que los filósofos se dieran cuenta que 
los fundamentos del entendimiento científico no eran un conjunto estático e inmóvil 
de leyes naturales y que más bien, estos paradigmas eran interpretaciones 
humanas de fenómenos mucho más dependientes de la comunidad en la que se 
estudian que, en la realidad por sí misma; por tanto, la explicación científica ya no 
se podrá ver más como objetiva y neutral. Este científico universal, para el año 1915 
a partir de la formulación de la teoría general de la relatividad reformula 
completamente la teoría de la gravedad, con lo cual surge el estudio científico del 
origen y la evolución del universo, en el marco de la rama de la física llamada 
cosmología. Cuatro años mas tarde (1919), a partir de las observaciones hechos 
por científicos británicos sobre un eclipse solar, se logra confirmar predicciones 
como la curvatura de la luz (Feynman, 2000). Asimismo, se reconocen aportes como 
sus explicaciones sobre el efecto fotoeléctrico, lo que le permitió obtener el premio 
nobel de física para el año 1921. 
 
También vale la pena resaltar planteamientos como el de Heisenberg (1901-1976), 
quien fue el encargado de proponer el reconocido principio de la incertidumbre, lo 
cual constituyó un aporte fundamental para el desarrollo de la teoría cuántica y, por 
ende, la demostración de la imposibilidad de medir simultáneamente y de manera 
precisa, la posición y el momento lineal de una partícula, lo cual le hizo acreedor del 
premio nobel de física hacia el año 1932. La obra de este científico, también hace 
alusión a la incorporación del análisis multivariable en la física e introduce el 
concepto de probabilidad estadística. 
 

2. CRÍTICAS AL MÉTODO CIENTÍFICO CLÁSICO 
 

El método científico es considerado como un conjunto de pasos ordenados que se 
emplean para la gestión de conocimientos; en ese contexto, para ser calificado 
como científico, éste deberá basarse en el empirismo, en la medición y además, 
debe estar sujeto a la razón; la historia del método científico arranca en la 
prehistoria, cuando el hombre primitivo ó nómada, un ser curioso por naturaleza 
descubrió a través del ensayo y error: ¿qué alimentos le convenía comer?, ¿cuándo 
y cómo debía seleccionarlos?; es así, como de una forma lenta pero inexorable dejó 
de ser un recolector de frutos y cazador de animales y se convierte en pastor y 
agricultor, lo cual fue posible gracias a la observación, con lo cual pasa de ser 
nómada a sedentario. 
 
Ahora bien, a lo largo de la edad media los matemáticos, físicos y químicos hicieron 
importantes contribuciones; sin embargo, el siguiente gran paso lo dio en el siglo 



XVI Galileo Galilei, un personaje de gran influencia en la historia de la ciencia. Así, 
es posible afirmar que este científico fue el primero en aplicar el método científico 
en sus estudios de dinámica; gracias a sus experimentos y a la observación añadió 
la hipótesis y la experimentación, a partir de lo cual era posible desmontar algunos 
de los errores cometidos por Aristóteles. A Galilei le seguirían, las contribuciones de 
Bacon, el creador de la inducción por eliminación; sin embargo, no fue hasta el siglo 
XVII cuando Descartes a través de su obra titulada “el discurso del Método” 
(Descartes, 1987), cuando definió por primera vez, las reglas del método científico, 
las cuales tienen algún nivel de vigencia para las actividades científicas de nuestros 
tiempos.  
 
El método científico evolucionó y se mantuvo con gran vigencia hasta mediados del 
siglo XX, a partir de corrientes filosóficas como el empirismo lógico inglés que 
compagina la observación del mundo con el razonamiento lógico. En este método 
se parte de una hipótesis, de la que se desprenden consecuencias que se pueden 
comparar con observaciones o resultados experimentales. En ese orden, se 
demanda que las consecuencias deducidas de las hipótesis puedan ser 
contrastadas empíricamente, es decir, han de obtenerse predicciones sobre el 
mundo susceptibles de ser observadas; si dichas predicciones coinciden con las 
observaciones, la hipótesis pasa la prueba del contraste y puede llegar a 
convertirse en una ley, mientras que un conjunto de hipótesis y leyes relativas a un 
determinado campo del conocimiento y compatibles entre sí, forman una teoría, la 
cual contiene un conjunto de leyes que ya han sido sometidas a exigentes 
contrastes empíricos, aunque bien es cierto que eso no implica que sean definitivas  
 
Por su parte, aquellas hipótesis que son sometidas a contraste empírico, pueden 
obtenerse mediante la inducción, a partir de una generalización de hechos 
observados previamente. El resultado de esta generalización es lo que habíamos 
denominado una ley empírica sobre la que no existe certeza de validez. Esta ley se 
toma como hipótesis de partida y de ella se extraen predicciones mediante 
un razonamiento deductivo que luego se comparan con el experimento; en caso de 
superar la prueba, la hipótesis pasa a considerarse ley teórica. 
 
El método científico que acabamos de describir recibe el nombre de hipotético-
deductivo, porque parte de una hipótesis y de ella se deducen predicciones sobre 
casos particulares que se comparan con el experimento. Este método se puede 
entender como un proceso cíclico: las observaciones sugieren por inducción una 
hipótesis general, de la cual, se obtienen por deducción unas predicciones que se 
comparan con las observaciones que pueden apoyar la hipótesis inicial o sugerir 
por inducción una nueva hipótesis y, así sucesivamente. Cada vez que se da una 
vuelta en este ciclo, la hipótesis que se maneja se ajusta mejor a la realidad; si se 
añade un eje temporal al esquema, este se convierte en una espiral de avance del 
conocimiento científico. 
 
No obstante, se considera que el primer problema del método científico es la 
observación, es decir, es el observador quien define las observaciones, por lo que 
de acuerdo con Maturana (1994), la realidad no existe independientemente de la 



mirada del observador. Lo que este científico afirma es que una explicación 
científica no explica lo que sucede en el mundo, sino la experiencia que nosotros 
tendremos en determinadas condiciones.  De hecho, dice que los científicos no 
basan sus explicaciones en los objetos, sino únicamente en sus propias 
percepciones de los mismos. Para el autor, las propiedades del sistema observador 
determinan el campo de observaciones posibles. 
 
De la misma manera Bateson (1956), plantea un segundo problema del método 
científico, el cual hace referencia al cómo construimos las explicaciones, por lo que 
considera que no es lo mismo describir un suceso que elaborar una teoría, hipótesis 
o explicación del fenómeno; en ese sentido, los constructivistas argumentan que el 
lenguaje diluye la distinción entre una descripción y una explicación. Sin embargo, 
para este autor, una hipótesis son dos descripciones puestas en relación entre sí, 
pero las leyes de la naturaleza no son explicaciones, sino descripciones de 
acontecimientos observados.  
 
Más tarde, aparece el filósofo Feyerabend (1924-1994), quien defendió que los 
principales avances de la ciencia ocurrían al ignorar o incluso al desobedecer las 
reglas del método científico (Feyerabend, 1993), postura que lleva el nombre 
de anarquismo metodológico; este filósofo, considera que seguir las reglas del 
método científico implica mantenerse en los marcos teóricos ya establecidos, 
impidiendo la aparición de nuevas ideas. La razón es que incluso los propios hechos 
observados de donde podrían surgir hipótesis nuevas por inducción, se interpretan 
ya desde el principio a partir de las teorías científicas vigentes, es decir, van 
provistos de una carga teórica previa.  
 
Por último, otra crítica hacia el método científico en la forma en que lo hemos 
descrito fue elaborada por el físico y filósofo Kuhn (1922-1996), quien al igual que 
Feyerabend, se interesó por el mecanismo que hace abandonar un marco teórico y 
adoptar uno nuevo, de hecho, muy diferente al anterior. Tan diferente puede llegar 
a ser que los nuevos conceptos, términos, procedimientos, etc., pueden no resultar 
siquiera comparables a los de la teoría precedente, lo que se conoce 
como inconmensurabilidad (Kuhn, 2000). Los grandes avances de la ciencia, según 
Kuhn tienen lugar a través de revoluciones científicas que desembocan en un 
cambio de paradigma científico y, no tanto mediante una sucesión de pequeños 
pasos de perfeccionamiento de la teoría vigente en ese momento. Estos últimos son 
los que se alcanzan aplicando el método científico habitual que para Kuhn 
constituye los periodos de ciencia normal, en contraste con los periodos de ciencia 
revolucionaria; un ejemplo de revolución científica es la que precipitaron en la física 
las teorías de la relatividad de Albert Einstein, que cambiaron por completo los 
conceptos de espacio y de tiempo, respecto al paradigma anterior, sea decir, el de 
la mecánica newtoniana. 
 

3. DEL PARADIGMA MECANICISTA AL PARADIGMA DE LA 
COMPLEJIDAD  

 



En los últimos años, se ha reabierto un nuevo frente de discusión en el que 
participan científicos e intelectuales sobre la necesidad de reformar el pensamiento 
y el conocimiento. En ese contexto, a partir de los años 50’s, surge la teoría general 
de sistemas, propuesta por Bertalanffy, a través de la cual quedan a disposición 
herramientas conceptuales y metodológicas apropiadas para generar un 
conocimiento mucho más cercano a la realidad como un todo organizado y en 
funcionamiento, compuesto de múltiples dimensiones y elementos interrelacionados 
entre sí. Ahora bien, interpretar la realidad desde la perspectiva de la teoría de 
sistemas implicó una primera ruptura epistemológica de enorme relevancia 
científica, al punto que a raíz de esta teoría la vocación analítica de la ciencia 
paradigmática cede paso a la vocación sistémica de una nueva ciencia denominada 
la sistémica; aun así, el pensamiento sistémico no logra reemplazar el pensamiento 
analítico de la ciencia clásica, aunque para el último tercio del siglo XX ofrecerá 
nuevos hallazgos y modelos científicos, con lo cual por primera vez en la historia de 
la ciencia, un pensamiento sistémico se posiciona como alternativa a un desgastado 
paradigma mecanicista y, es cuando nace el pensamiento sistémico compacto que 
en términos paradigmáticos se rotula bajo el nombre de paradigma de la 
complejidad (Ferrer,1998). 
 
Dicho paradigma de la complejidad, reúne a científicos de diversos campos de 
conocimiento, lo cuales insisten en la necesidad de apropiar nuevos modelos 
teóricos, metodológicos y, por ende, una nueva epistemología que permita a la 
comunidad científica elaborar teorías más ajustadas de la realidad y que posibilite 
al mismo tiempo diseñar y poner en práctica modelos de intervención para los 
contextos socioculturales, políticos, económicos y ambientales, mucho más 
eficaces y, que contribuyan a regular las acciones individuales y colectivas. Subyace 
en esta actitud reformista un claro intento de reformar la racionalidad sobre la que 
la ciencia y la tecnología se han venido apoyando a lo largo de la historia, actitud 
que afecta indistintamente, tanto a las ciencias empírico-naturales, como a las 
ciencias sociales y humanas. 
 
Este nuevo espíritu reformista integra la vocación analítica de la ciencia positivista 
con la vocación transdisciplinaria y problematizadora de la filosofía, con lo cual es 
posible conjugar ambos intereses, el de las ciencias de la complejidad y el 
paradigma de la complejidad (De Rosnay, 1996; Morin, 1992).  
 

3.1. Paradigma de la complejidad y transdisciplinariedad 
El enfoque analítico tradicional de la ciencia positivista genera un saber 
especializado, reduccionista y fragmentado. En ese contexto, los esfuerzos 
interdisciplinares, aun cuando nos ayudan a prevenir los excesos de especialización 
y de compartimentalización del saber, no resultan suficientes para dar cuenta de la 
complejidad de los fenómenos, sean biofísicos o socioculturales, es decir, la 
interdisciplinariedad no constituye una estrategia suficiente para dar cuenta del 
entrelazamiento de las múltiples dimensiones sobre las que se organiza la realidad 
como un todo, en tanto una unidad interrelacionada. Para superar este 
reduccionismo, el nuevo paradigma de la complejidad postula la necesidad de 



organizar el conocimiento científico desde la transdisciplinariedad, el cual está 
enfocado, no a un sector o parcela de conocimiento, sino a un sistema complejo 
que forma un todo organizador que operan el restablecimiento de conjuntos 
constituidos a partir de interacciones, retroacciones, inter retroacciones y además, 
constituyen complejos que se organizan de por sí, haciendo una clara alusión a los 
principios de recursividad, dialógico, incluso, hologramático (Morin (2001). 
 
Asimismo, científicos de la talla de Nicolescu, han precisado aún más esta noción y 
plantean que se debe entender por transdisciplinariedad, aquello que se sitúa a la 
vez entre las disciplinas (interdisciplinariedad), a través de las disciplinas 
(pluridisciplinariedad) y más allá de las disciplinas (transdisciplinariedad), cuya 
finalidad es la comprensión del mundo presente, a partir de la unidad del cocimiento; 
unidad que no opera por reducción, como lo sugiere abiertamente la ciencia 
positivista, sino integrando y dando cuenta de la pluralidad, de la diversidad, de las 
propiedades emergentes de la realidad, como evidencia la teoría del caos (Solé y 
Manrubia, 2001). 
  
A la ciencia transdisciplinar corresponde comprender y explicar la dinámica 
evolutiva de los fenómenos como consecuencia de la complejidad dinámica que 
caracteriza la realidad. A pesar de los hallazgos y el progreso que para el 
conocimiento ha supuesto la ciencia interdisciplinar de vocación analítica, ésta no 
obstante, sólo ha permitido dar cuenta de una complejidad simplificada y reductora 
que excluye de sus explicaciones, entre otros procesos, las fluctuaciones, la 
irreversibilidad, la aleatoriedad, el entrelazamiento de las partes y el todo, la 
autoorganización o de procesos de emergencia espontánea de orden, a partir de lo 
indeterminado, lo impredecible o caótico (Núñez;  Pérez, 2003). 
 

3.2. El pensamiento complejo 
El pensamiento complejo fue desarrollado por Edgar Morin en su obra denominada 
“El Método” (Morin 1993), aunque más que propiamente un método para resolver 
problemas complejos, el autor constata la insuficiencia de un modo de pensamiento 
lineal y determinístico que es el que ha caracterizado a las ciencias mecanicistas, 
una corriente científica, claramente influenciada por científicos como Taylor (1911), 
quien estableció la administración científica, trasladando el paradigma de las 
ciencias físicas al campo de la gestión, perspectiva que muestra que: “el todo está 
dado por la comprensión de las diferentes partes, las relaciones están dadas por la 
causalidad lineal, en la cual hay causa y efectos y, que la gestión es predecir, 
administrar y controlar”. Por ello, el autor lo que intenta con su obra es, poner al 
descubierto la insuficiencia de la ciencia clásica ante una realidad que es compleja, 
es decir, abierta, evolutiva, no lineal y caracterizada por la estructura recursiva de 
las relaciones entre los diversos elementos que la integran y que da lugar a la 
emergencia de nuevas propiedades y elementos. 
 
En la actualidad, ante la emergencia de la sociedad del conocimiento, donde lo 
importante no es producir bienes y servicios, sino generar conocimiento que permita 
crear e innovar permanentemente tales bienes y servicios, la epistemología clásica 



y el enfoque de la administración científica de Taylor (1911), no son los más 
pertinentes, por lo que es necesaria una nueva epistemología para pensar la gestión 
organizacional y en sí, lo que es la gestión del conocimiento dentro de las 
organizaciones. Es así, como a partir de la década del 80’s, comienzan a aparecer 
nuevos enfoques epistemológicos para entender la ciencia, la gestión y el 
conocimiento; enfoques que se comienzan a enmarcar poco a poco dentro del 
campo general de las ciencias de la complejidad, como la autopoiesis, los sistemas 
complejos adaptativos, la teoría del caos, las estructuras disipativas, y la geometría 
fractal, esta última, propuesta por el matemático Mandelbrot (1975), entre otras. Con 
ello, se está en un cambio de paradigma en el sentido de Kuhn (1962), para la 
comprensión de la ciencia, aunque todavía sigue siendo dominante el enfoque de 
la ciencia tradicional basada en leyes, certezas y relaciones lineales de causa-
efecto. 
 
La epistemología compleja es la confluencia de los aportes de diferentes 
investigadores, entre ellos Gell-Mann (1994); Prigogine y Stengers (1984); también 
es importante destacar las contribuciones de Kauffman (1995), Holland (1995) y 
Arthur (1995). Asimismo, están las contribuciones de Morin (1995, 2000b, 2002a), 
quien articula el pensamiento complejo con la comprensión de la naturaleza del 
conocer, la transdisciplinariedad, la antropoética y la tierra patria. Por último, hay 
que considerar las contribuciones de Maturana y Varela (1994) sobre los sistemas 
vivos y la autopoiesis. 
 
En la complejidad se estudian todos los fenómenos, pero sobre todo aquellos que 
presentan dinámicas no lineales y propiedades emergentes, los cuales se 
denominan sistemas complejos adaptativos y que de acuerdo con Begun, Dooley y 
Zimmerman (2003), se refiere a un sistema en coevolución, que busca la 
autoorganización, se estructura por partes diversas, tiene en cuenta el contexto y 
aprende de éste. El Pensamiento Complejo, como tal está en la línea de las teorías 
de la complejidad y viene siendo propuesto por Edgar Morin; complejo viene de 
complexus, y significa tejido entre tejidos (Domínguez, 2006). Por consiguiente, el 
pensamiento complejo como epistemología, es un método para la construcción del 
conocimiento de cualquier fenómeno, teniendo como base la forma y dinámica de 
cómo está tejido dicho fenómeno en sí y, con respecto a otros fenómenos, con el 
fin de comprenderlo y explicarlo en sus procesos de orden-desorden-
reorganización, mediante el análisis disciplinario, multidisciplinario, interdisciplinario 
y transdisciplinario. De ahí que, en el pensamiento complejo, el conocimiento y el 
saber, siempre son multidimensionales, transversales, cambiantes y evolutivos. 
 
Se trata de buscar en lo sucesivo, la comunicación entre la esfera de los objetos y 
la esfera de los sujetos que conciben estos objetos, de establecer la relación entre 
ciencias naturales y ciencias humanas, sin reducir las unas a las otras, puesto que 
ni lo humano se reduce a lo biofísico, ni la ciencia biofísica se reduce a sus 
condiciones antroposociales. No se trata de una alternativa, sino de un 
complemento y que la política de la investigación pueda ayudar a que las ciencias 
cumplan las transformaciones necesarias en la estructura del pensamiento que su 
propio desarrollo requiera (Morin, 1984). 



 
3.2.1. Principios de la complejidad 

De acuerdo con Morin (1988), existen siete (7) principios que pueden ayudarnos a 
comprender la complejidad. El primero, el principio sistémico, el segundo, el 
hologramático, el tercero, bucle retroactivo, el cuarto, recursividad, el quinto, 
autoecoorganización, el sexto dialógico y, el ultimo, el principio de reintroducción 
del conocimiento en todo conocimiento, tal como se detalla a continuación: 
 
Principio sistémico. Tiene que ver con el entendimiento de las partes y el 
conocimiento del todo; este principio lo encontramos dentro de la teoría de sistemas, 
originalmente propuesta por Von Bertalanffy, en la que el todo, no es igual a la suma 
de las partes. Una organización social o una bacteria, en los términos del 
planteamiento moriniano, se manifiesta con cualidades o propiedades que no se 
encuentran en las partes consideradas aisladamente. Sólo la interconexión de esas 
partes genera una forma de existir con un carácter específico. 
Principio hologramático. Este principio se inspira en la teoría holográfica en 
donde, cada punto contiene casi la totalidad de la información del objeto que 
representa. De esta forma, el todo de una estructura social, por ejemplo, está 
inscrito en las partes que lo componen. Al respecto, Morin agrega: “... la totalidad 
del patrimonio genético está presente en cada célula individual; la sociedad está 
presente en cada individuo en tanto que todo, a través de su lenguaje, su cultura, 
sus normas”. 
Principio del bucle retroactivo. Explica los procesos de autorregulación de un 
sistema. Esta autorregulación rompe con el principio de causalidad lineal, es decir, 
la causa actúa sobre el efecto, y el efecto actúa sobre la causa. Para entender mejor 
este principio, Morin propone los siguientes ejemplos: “... en un sistema de 
calefacción, el termostato regula el funcionamiento de la caldera. Este mecanismo 
regulador permite la autonomía del sistema. De forma más compleja, la homeostasis 
de un organismo vivo es un conjunto de procesos reguladores, fundados sobre 
múltiples retroacciones. El bucle retroactivo permite, bajo la forma negativa, reducir 
las desviaciones y estabilizar un sistema”.  
Principio de la recursividad. Este principio va más allá de la noción de regulación 
que se exponía en el punto anterior. Se orienta a la auto reproducción y 
autoorganización de los sistemas humanos. Se trata de un bucle regenerador, en 
donde, productos y efectos son ellos mismos productores o causas de quien los 
produce. Sobre este principio, Morin propone el siguiente ejemplo: “..., nosotros 
individuos, somos el producto de un sistema de reproducción salido del fondo de los 
tiempos, pero ese sistema sólo se puede reproducir si nosotros mismos nos 
convertimos en productores acoplándonos”. 
Este principio se orienta, en definitiva, a que los seres humanos son productores de 
las sociedades en que viven, a través de sus interacciones, y a la vez, esas 
sociedades, dan Fundamentos epistemológicos para el esbozo de una pedagogía 
compleja. forma a la humanidad de ese conjunto de seres humanos, gracias a la 
circulación de un lenguaje y, por tanto, de una cultura. 
Principio de auto-ecoorganización. La auto- ecoorganización, es tomada de los 
trabajos realizados en biología, en las últimas décadas del siglo XX. Desde esa 
disciplina científica, los seres vivos son considerados como seres 



autoorganizadores que, se auto reproducen sin cesar, gastando una cantidad de 
energía para realizar ese proceso de autonomía. Morín desarrolla este principio 
señalando: “Como tienen que tomar energía (los seres humanos), información y 
organización de su entorno, su autonomía es inseparable de esta dependencia, y 
por tanto, es necesario concebirlos como seres autoecoorganizadores; este 
principio, se aplica de forma específica para los humanos que desarrollan su 
autonomía, dependiendo de su cultura y también para las sociedades que dependen 
de su entorno ecológico.  
Principio dialógico. El principio dialógico da cuenta de una constante 
comunicación entre el universo y el hombre. Esta situación se remonta al génesis 
del universo; en ese estado y a partir de la agitación calorífica (desorden), se 
producen estados de orden, constituyendo núcleos como los átomos, las galaxias y 
las estrellas. Para Morin se trata de un diálogo entre el orden y el desorden que da 
como resultado, estados de organización. Este diálogo es válido para el mundo 
físico, el biológico y el social. En relación al mundo social, se puede aportar el 
ejemplo de las revoluciones. Los estados revolucionarios en las diferentes 
sociedades humanas, alteran un orden de vida, a través de niveles de desorden 
más o menos violentos. A esta intervención le sigue el establecimiento de un nuevo 
orden, producto de diferentes expresiones de diálogo que lo convierten en un 
proceso que tiene pausas, pero que se prolonga indefinidamente en la historia 
cultural del hombre. 
Principio de reintroducción del conocimiento en todo conocimiento. La 
reintroducción del conocimiento en todo conocimiento, se refiere a la restauración 
del sujeto como elemento central en los procesos cognoscitivos. Para Morin “... todo 
conocimiento es reconstrucción/traducción por un espíritu/cerebro dentro de una 
cultura y un tiempo dado.” Este principio resulta central, pues sintetiza todos los 
aportes de la epistemología contemporánea y que se expresan a través de una 
teoría del observador que, desde su condición biológica, espiritual y social 
reconstruye la realidad de manera diversa. Se trata del retorno protagónico del 
sujeto, del hombre con toda su carga de humanidad, como fundamentos 
epistemológicos, para el esbozo de una actividad científica compleja, protagonista 
de cualquier proceso de conocimiento, soporte bioespiritual, cuya impronta o huella 
es el signo trascendente de sus cambios y aprendizajes. 
 
 

4. EL AGROECOSISTEMA COMO SISTEMA ABIERTO, SOCIAL Y 
AUTOPOIETICO, ENTENDIDO DESDE LA COMPLEJIDAD 

 
Históricamente la realidad agrícola se ha intentado explicar, con base en los 
fundamentos del paradigma mecanicista-determinista, mismo que ha predominado 
en la ciencia desde el siglo XVII y a través del cual, se ha pretendido encontrar las 
correlaciones y patrones de regularidad; en ese sentido, esto no es más que el 
dominio del paradigma de la simplificación en la ciencia, en tanto que a pesar de 
haber generado resultados valiosos, estos han sido insuficientes para explicar la 
agricultura como una actividad eminentemente social (Morin, 2007); Gharajedagui 
(2008). Sin embargo, muy por el contrario,  el quehacer agrícola es el resultado de 



interacciones entre procesos de carácter multidimensional, por lo que su 
problemática debe ser estudiada como una totalidad, al punto que ante la 
complejidad de esta realidad, el paradigma analítico se identificó como un enfoque 
con serias limitaciones, por lo que algunos investigadores han iniciado a abordarla 
desde el pensamiento complejo, un paradigma emergente que utiliza la teoría de 
los sistemas complejos como el marco teórico conceptual para explicarla. 
 
Esta posición teórica es el fundamento de la nueva agroecología que responde a la 
complejidad de la agricultura contemporánea (Altieri y Toledo, 2011), la cual se 
caracteriza por la convergencia de procesos ambientales, económicos, sociales y 
los que se derivan de ellos, sea decir, tecnológicos, culturales y políticos, cuya 
sinergia rebasa a las unidades de producción, antes consideradas como los límites 
de la unidad de estudio de la agroecología (el agroecosistema); en ese sentido, se 
considera que explicar la importancia de la vegetación circundante y las 
características y/o funcionamiento de los elementos biofísicos que influyen en la 
dinámica de los agroecosistemas no es suficiente, por lo que resulta imperativo 
también comprender el comportamiento de los mercados y las políticas agrícolas, 
así como el contexto cultural que media la actividad. Esto, porque son aspectos que 
influyen en cuanto a: ¿qué se producirá?, ¿cuándo se producirá?, ¿con qué 
tecnología se producirá?, ¿a qué ritmos y para qué clase de consumidores?; por lo 
tanto, se considera que los límites social, económico o político de un 
agroecosistema son difusos (León, 2009). 
 
Lo anterior obliga al investigador a cuestionarse sobre qué debe considerarse dentro 
o en el entorno de un agroecosistema; una distinción fundamental para abordar la 
complejidad de lo agrícola, la cual, solo puede llevarse a cabo desde el pensamiento 
complejo y sus teorías. En ese sentido, se argumenta la selección de la teoría de 
los sistemas sociales autopoiéticos para entender los procesos de diferenciación 
funcional del sistema de comunicación, denominado “Agricultura” que conducen 
históricamente a la existencia de prácticas de manejo distintas en los 
agroecosistemas. 
 
Desde la perspectiva de Morin (2007), esto sería un tejido de constituyentes 
heterogéneos inseparablemente asociados, cuyo estudio requiere de arquitecturas 
teórico conceptuales, suficientemente robustas que permitan apreciar la reducción 
de dicha complejidad, lo que obliga a transitar hacia otras formas de pensamiento 
que superen las formas tradicionales de hacer y entender la ciencia (Sotolongo y 
Delgado, 2006a, b; Morin, 2007).  
 
Considerando esta perspectiva, el estudio de la agricultura requiere del desarrollo 
de marcos epistémicos y metodológicos en cuya construcción, los planteamientos 
de Morin, García y Luhmann, que además contribuyen para concebir de manera 
distinta al agroecosistema, resultan valiosos. Situación ésta que obliga al 
investigador a reflexionar acerca de cuál es el sistema de ideas idóneo, de acuerdo 
con la naturaleza del problema que se pretende estudiar (García, 2006). Para 
saberlo, es necesario responder a dos cuestionamientos fundamentales: a) ¿Cuáles 



son las divergencias o convergencias de estas posturas teóricas? y b) ¿Cómo esto 
se refleja en la concepción del agroecosistema? 
 
Desde la perspectiva teórica de Morin (1993), el agroecosistema sería concebido 
como una interrelación de elementos que constituyen una entidad o unidad global 
con dos caracteres principales: el primero, la interrelación de los elementos 
económicos, sociales y ambientales y el segundo, la unidad global constituida por 
estos elementos en interacción. En otras palabras, se puede concebir como un 
sistema complejo, una unidad organizada de interrelaciones. No obstante, para 
autores como García (2008), las aportaciones de Morin son insuficientes en el 
abordaje de la realidad, y esto incluye las del carácter agrícola; sin embargo, es 
importante reconocer que sus planteamientos filosóficos han contribuido a 
cuestionar el paradigma científico dominante y a la búsqueda de una visión holística 
de la agricultura. 
 
Con base en la obra de García (2008), el agroecosistema es considerado como la 
representación de un recorte de la realidad agrícola, una totalidad organizada, en la 
cual los elementos económicos, sociales y ambientales no son separables y, por 
tanto, no pueden ser estudiados aisladamente. Entonces, el agroecosistema visto 
desde esta perspectiva, es un sistema complejo de carácter abierto constituido por 
elementos heterogéneos en interacción, los cuales requerirían para su estudio, de 
la agroecología como interdisciplina. Otras características que definen al 
agroecosistema desde este planteamiento teórico, son la interdefinibilidad y la 
mutua dependencia de las funciones que cumplen esos elementos dentro del 
agroecosistema total, un claro reflejo del principio de retroactividad, propio de las 
ciencias de la complejidad. 
 
El anterior planteamiento excluye de manera clara y para siempre, la posibilidad de 
estudiar un agroecosistema a través de la simple adición de estudios sectoriales, 
correspondientes a cada uno de sus elementos. Por tanto, con base en las ideas de 
Luhmann (2006), la interpretación de la realidad agrícola sería un tanto distinta, ya 
que partiría de un sistema social conformado únicamente por comunicaciones, al 
cual se denomina “Agricultura” y cuya autopoiesis genera una cultura del manejo 
agrícola; en el entorno de este sistema, se encuentran los sistemas de conciencia, 
sea decir, los individuos que desde la perspectiva agroecológica son los 
controladores cibernéticos de los agroecosistemas, condición inicial y participantes 
en la evolución autopoiética del sistema agricultura. 
 
Así, los agroecosistemas son modelos que expresan la recepción de la autopoiesis 
del sistema de comunicación agricultura, en el continuum de realidad. Todo esto a 
través de los acoplamientos estructurales entre el sistema agricultura y los sistemas 
de conciencia, este último, referido a los individuos-personas. 
 
Respecto a los límites y condiciones de contorno del agroecosistema los 
planteamientos de Morin (2007), permiten concebirlo como un sistema abierto, con 
un dinamismo estabilizado y en relación con lo que se encuentra fuera de éste; dicha 
relación no deberá ser considerada como una simple dependencia, sino que es 



constitutiva del agroecosistema, por lo cual, éste debe cerrarse al mundo exterior a 
fin de mantener sus estructuras y así, evitar su desintegración. Sin embargo, debe 
reconsiderarse que la apertura del agroecosistema es lo que permite su clausura, 
ideas, un tanto similares a las planteadas por Luhmann en sus conceptos “clausura 
operativa y acoplamiento estructural” en el sistema de comunicación denominado 
agricultura. 
 
Los planteamientos de García (2008), conducen a pensar en el agroecosistema 
como sistemas abiertos, carentes de límites bien definidos, pero que realizan 
intercambios con el medio externo, es decir, lo no perteneciente al sistema, por 
ende, sus límites serían elegidos por el investigador, considerando aquellos 
elementos entre los cuales se han podido detectar las relaciones más significativas; 
dicha delimitación implica establecer un recorte de la realidad o imponer límites más 
o menos arbitrarios. Desde estas ideas, las condiciones en los límites del 
agroecosistema estarán dadas por los elementos que se dejaron fuera al definir el 
sistema y sus interrelaciones con los elementos que quedaron dentro y se 
especifican en forma de flujos, siendo la velocidad de cambio el factor más 
importante para su estudio. 
 
Cuando dichas condiciones sufren pequeñas variaciones respecto de un valor 
medio, las relaciones entre los elementos del agroecosistema fluctúan, sin que se 
transforme su estructura, pero si las condiciones en los límites cambian 
drásticamente se imponen severas restricciones sobre posibles estructuras. 
 
Ahora bien, bajo la arquitectura teórica de Luhmann (2006), el sistema de 
comunicación “agricultura” estaría operativamente clausurado y cognitivamente 
abierto al poder acoplarse con los sistemas de conciencia, es decir, los 
controladores de los agroecosistemas, capaces éstos de percibir y pensar pero que 
estarían fuera del sistema agricultura. Desde esta teoría, el sistema agricultura es 
un sistema social que únicamente puede ser concebido como la diferencia entre sí 
mismo y el entorno. Este proceso de diferenciación, visto a través del tiempo 
requiere de operaciones comunicativas de carácter autopoiético que hacen que el 
límite del sistema se produzca y reproduzca, haciendo clara alusión al principio de 
recursividad, propio del pensamiento complejo. 
 
Así, el límite del sistema no es otra cosa que la manera y la concreción de sus 
operaciones comunicativas basadas en el sentido (Luhmann, 2009). De ese modo, 
el autor, no analiza los sistemas de comunicación como fenómenos localizables, 
pero sí, como estructuras comunicativas que, aunque requieren de una base de 
realidad, sea decir, un mundo que funcione físicamente, cuando los sistemas 
realizan acoplamientos estructurales, aunque tales acoplamientos no implican por 
sí mismos, la definición de los límites de los sistemas (Luhmann, 2006). Lo anterior 
es contrapuesto a las ideas de García (2008), quien menciona que los primeros 
límites del sistema son los de carácter geográfico. Así, desde esta perspectiva, esta 
orientación facilita la identificación de los límites del agroecosistema por parte del 
investigador; en otras palabras, la definición del área de estudio en el diseño 
metodológico de su investigación. 



 
De otro lado, la divergencia al usar las teorías de García y Luhmann, es la relación 
del agroecosistema con el entorno. Desde García (2008), esta relación puede 
describirse a través de un modelo insumo/producto, en donde la información se 
comporta como un flujo proveniente desde fuera del sistema. En contraste, 
Luhmann (2006), plantea que la información disponible en el sistema de 
comunicación agricultura, es resultado de la producción y reproducción de sus 
operaciones comunicativas bajo condiciones de clausura operativa, siendo la única 
información proveniente del entorno, aquella que es filtrada por los sistemas de 
conciencia, a través de los acoplamientos estructurales. Los efectos son en su 
mayoría normalizados por la autopoiesis del sistema agricultura convirtiéndose en 
información seleccionada, valorada y reestabilizada, a la cual, acceden de nueva 
cuenta los sistemas de conciencia, a través de los acoplamientos estructurales y, 
cuyo efecto se expresa en la realidad agrícola como decisiones diferenciadas en el 
manejo de los agroecosistemas. 

5. CONCLUSIONES 
A través de la historia de las ciencias, el saber prefirió la estabilidad al cambio, toda 
vez que estos solo se daban a partir de procesos evolutivos y revolucionarios; sin 
embargo, las nuevas dinámicas del saber promueven cambios acelerados que 
mejoran la vida, al tiempo que, la amenazan. Es el caso de los problemas 
ambientales que de alguna manera son el resultado de “avances científicos”, en 
tanto que el conocimiento exacto, la predicción y manipulación, resultan 
improbables, por lo que urge pasar del conocimiento excluyente a un conocimiento 
incluyente que, promueve un nuevo saber, basado en la reintegración de 
conocimiento y valor, saber científico y moralidad humana. Ahora, la necesaria 
revolución científica-tecnológica contemporánea debe tener entre sus 
manifestaciones más profundas, el cambio en el saber humano, la transformación 
de la ciencia y el conjunto del saber, en otro nuevo tipo. Por tanto, la revolución 
científica, implica la revolución epistemológica, la sustitución del ideal de la 
simplicidad, por la complejidad, un nuevo orden de holismo ambientalista y la 
bioética; con ello, seguramente se logrará el diálogo del saber científico y no 
científico, un cambio en el objeto de la ciencia, diálogo con la naturaleza, en tanto 
se reconoce que no solo el hombre es creativo, sino también la naturaleza. 
 
De otro lado, se puede concluir que el pensamiento agroecológico permitió dejar 
atrás la visión agronómica y ecológica, lo cual representó históricamente el marco 
teórico sobre el cual se sustentaban los procesos de investigación científica en el 
ámbito agrícola y, en cambio, ahora se tiene una mirada mucho más compleja que, 
claramente posibilita abordar dimensiones poco exploradas en ese ámbito hasta 
ahora, como la sociocultural y la sociopolítica, las cuales son dimensiones 
fundamentales en la comprensión de la relación sociedad-naturaleza, rebasando 
con ello, el pensamiento cartesiano, mecanicista-determinista; ahora, para avanzar 
por la senda de la complejidad, los Agro ecólogos han comenzado a construir su 
objeto de estudio, considerando la multidimensionalidad que le es inherente, 
trabajando desde la inter y transdisciplina. No obstante, se reconoce que dicho 



pensamiento aún sigue siendo fundamentalmente ahistórico, ateórico y acrítico, por 
lo tanto, no es concordante con la evolución del pensamiento complejo, cuyo 
basamento teórico considera la historia y se vuelve reflexivo, por lo que se considera 
que la nueva agroecología está en construcción, un proceso en el que las 
aportaciones teóricas desde el pensamiento complejo, resultan fundamentales para 
entender la dinámica agrícola contemporánea. 
 
Por último, se concluye que, los agroecosistemas constituyen verdaderos sistemas 
abiertos, carentes de límites bien definidos, pero que realizan intercambios con el 
medio externo, es decir, lo no perteneciente al sistema y, por ende, sus límites 
serían elegidos por el investigador, considerando aquellos elementos entre los 
cuales se han podido detectar las relaciones más significativas; dicha delimitación 
implica establecer un recorte de la realidad o imponer límites más o menos 
arbitrarios. Desde estas ideas, las condiciones en los límites del agroecosistema, 
estarán dadas, por los elementos que se dejaron fuera, al definir el sistema y sus 
interrelaciones con los elementos que quedaron dentro y, se especifican en forma 
de flujos, siendo la velocidad de cambio el factor más importante para su estudio. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



6. BIBLIOGRAFÍA 
 
ABBAGNANO, N. (1963). Diccionario de filosofía. México: Fondo de cultura 
económica. 
 
ALEXANDRE KOYRÉ AND I. BERNARD COHEN (eds), Isaac Newton’s 
Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, 2 vols (Cambridge, 1972), vol. 2, 759-
65 
 
ALTIERI M, TOLEDO VM (2011) The agroecological revolution of Latin America: 
rescuing nature, securing food sovereignty and empowering peasants. J. Peasant 
Stud. 38: 587-612.  
 
ALTIERI, M. (1995). El agroecosistema: determinantes, recursos, procesos y 
sustentabilidad. In M. A. Altieri (Ed.), Agroecología: Bases científicas para una 
agricultura sustentable (pp. 22-31). Santiago de Chile: CLADES. 
 
ALTIERI, M. & NICHOLLS, C. (2000). Agroecología: Teoría y práctica para una 
agricultura sustentable. México DF: Red de Formación Ambiental para América 
Latina y el Caribe. 
 
ALTIERI, M. & TOLEDO, V. (2011). The Agroecological Revolution of Latin America: 
Rescuing Nature, Securing Food Sovereignty and Empowering Peasants. Journal 
of Peasant Studies, 38, 587-612. 
 
BEGUN, J. W., DOOLEY, K., y ZIMMERMAN, B. (2003). Health care organizations 
as complex adaptive systems. En: MICK, S. M., y WYTTENBACH, M. (Eds.), 
Advances in Health Care Organization Theory. San Francisco: Jossey-Bass. 
 
BEGUN, J.W. 1994. Chaos and Complexity: Frontiers of Organizational Science.‖ 
Journal of Management Inquiry 3(4):329-335.  
 
BEGUN, J.W. and R.D. LUKE. 2001. Factors Underlying Organizational Change in 
Local Health Care Markets, 1982-1995.‖ Health Care Management Review 
26(2):62-72.  
 
BEGUN, J.W. and K.R. WHITE. 1999. The Profession of Nursing as a Complex 
Adaptive System: Strategies for Change. ‖ Pp. 189-203 in J.J. Kronenfeld (ed.), 
Research in the Sociology of Health Care, vol. 16 (Greenwich, CN: JAI Press). 
 
BATESON, G. (1993): Una unidad sagrada. Pasos ulteriores hacia una ecología 
de la mente. Barcelona, Gedisa. 
 
COHEN, I. B. Introduction to Newton’s ‘Principia’ (Cambridge, 1971), pp. 239-45  
 



DESCARTES, René (1977). Meditaciones metafísicas. España: Ediciones 
Alfaguara. 
DESCARTES, R. 1987. Discurso del método; traducción de Arnau Gras, H. ed. 
Alhambra, Madrid. 
 
DEROSNAY, J. (1996): El hombre simbiótico. Miradas sobre el tercer milenio. 
Madrid, Cátedra. 
 
DELGADO GUTIÉRREZ, J.A. (2002): Análisis sistémico. Su aplicación a las 
comunidades humanas. Madrid, CIE Inversiones Editoriales Dossat 2000. 
 
DOMINGUEZ, E. (2006). Pensamiento complejo y educación. Una síntesis de las 
tesis de Morin. En S. TOBÓN et al. (Eds.), Diseño curricular por competencias. 
Medellín: Uniciencia. 
 
GARCÍA R. (2008) Sistemas Complejos. Conceptos, Método y Fundamentación 
Epistemológica de la Investigación Interdisciplinaria. Gedisa. Barcelona, España. 
200 pp. 
 
FERRER FIGUERAS, L. (1998): Del paradigma mecanicista de la ciencia al 
paradigma sistémico. Valencia, Ayuntament de Valencia/Universitat de Valencia. 
 
FERRATER, J. (1988). Diccionario filosófico. Madrid: Alianza editorial.  
 
FERRATER MORA, J. (1988), El juego de la verdad, Barcelona: Destino. 
 
FEYNMAN, R. 2000. El carácter de la ley física. Colección Metatemas. Ed. Tusquet 
 
FEYERABEND, P. 1993. Against Method. Londres: Verso. ISBN 978-0-86091-646- 
 
GHARAJEDAGUI, J. (2008). Prólogo. En E. Herrscher (Autor), Pensamiento 
sistémico, caminar el cambio o cambiar el camino (pp. 11-23). Buenos Aires: 
Granica 
 
GELL-MANN, M. (1994). The Quark and the Jaguar: adventures in the Simple and 
Complex. New York: WH Freeman and Company. 
 
HOLLAND, J. (1995). Hidden Order: How Adaptation Builds Complexity. Reading: 
Addison-Wesley.  
 
HERNÁNDEZ, E. (1977). El agroecosistema: Concepto central en el análisis de la 
enseñanza, la investigación y la educación agrícola en México. En E. Hernández 
(Ed.), Agroecosistemas de México: contribuciones a la enseñanza, investigación y 
divulgación agrícola (pp. 11-19. Chapingo Méx.: Colegio de Postgraduados. 
 
KUHN, T.S. (1962). The structure of scientific revolutions. 3ª ed, Chicago: The 
University of Chicago Press. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Paul_Feyerabend
https://archive.org/details/againstmethod0000feye
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-0-86091-646-8


 
KUHN, T. La Estructura de las Revoluciones Científicas. 1971. Fondo Cultura 
Económica. México. 
 
KUHN, T. 2000. Conmensurability, Comparability, Communicability. The Road 
Since Structure. EEUU: University of Chicago Press. ISBN 0-226-45798-2. 
 
LEÓN, T. (2009). Agroecología: Desafíos de una ciencia ambiental en construcción. 
En M. A. Altieri (Ed). Vertientes del pensamiento agroecológico: fundamentos y 
aplicaciones. (pp: 46-67) Medellín: SOCLA. 
 
LUHMANN, N. (2006) La Sociedad de la Sociedad. Herder – Universidad 
Iberoamericana. México. 955 pp. 
 
LUHMANN N (2009) Introducción a la Teoría de Sistemas. Universidad 
Iberoamericana – Instituto Tecnológico de Occidente. México. 420 pp. 
 
LEÓN, S. (2009) Agroecología: desafíos de una ciencia ambiental en construcción. 
En Vertientes del Pensamiento Agroecológico: Fundamentos y Aplicaciones. 
SOCLA. Medellín, Colombia. pp. 46-67. 
 
MANDELBROT, B.1975. Los objetos fractales. Forma, azar y dimensión. Tusquets 
Editores, S.A., 1993. ISBN 978-84-7223-458-1 
 
MORIN, E. 2001: La mente bien ordenada. Barcelona, Seix Barrall. 
 
MORIN, E. 2007. Introducción al pensamiento complejo. Barcelona: Gedisa.  
 
MORIN, E. (1988). De Culture, signes, critiques, Presses de l’Université de Québec, 
(Cahiers Recherches et théories, Colección «Symbolique et idéologie», nro. S 16) 
pp. 65-87. Textos publicados bajo la dirección de Josiane Boulad-Ayoub.   
 
MORIN, E. 1993 El Método I: La Naturaleza de la Naturaleza. Cátedra. Madrid, 
España. 448 pp. 
 
MORIN, E. 200) La epistemología de la complejidad. Gac. Antropol. Nº 20 
www.ugr.es/~pwlac/G20_02Edgar_Morin. html (Cons. 15/03/2013). 
 
MATURANA, H. y VARELA, F. (1990): El árbol del conocimiento. Madrid, Debate. 
 
NÚÑEZ CUBERO, L. y ROMERO PÉREZ, C. (2003): Pensar la educación. 
Conceptos y opciones fundamentales. Madrid, Pirámide. 
 
POPPER, K. (1994). El universo abierto. Madrid: Editorial tecnos. 
 
PRIGOGINE, I., y STENGERS, I. (1984). Order Out of Chaos: Man’s New Dialogue 
with Nature. New York: Bantam. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Thomas_Kuhn
https://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/0-226-45798-2
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/9788472234581


 
SALCEDO, M. (2010). Revista CES Psicología. Volumen 3, Número 1, Enero-Junio 
de 2010. pp. 99-114 
 
SIMMONS, J. (1996). The giant book of scientists — The 100 greatest minds of all 
time. Sydney: The Book Company. 
 
SOLÉ, R. V., Y MANRUBIA, S. C. 2001. Orden y caos en sistemas 
complejos. Universidad Politécnica de Cataluña, ISBN 9788483014301 
 
SOTOLONGO PL, DELGADO CJ (2006b) La complejidad y el diálogo 
transdisciplinario de saberes. En La Revolución Contemporánea del Saber y la 
Complejidad Social. Hacia unas Ciencias Sociales de Nuevo Tipo. 
(http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/grupos/ soto/cap1.pdf (Cons. 
 25/03/2013). 
 
STEWART, I. 2001. ¿Juega Dios a los dados?, Ed. Crítica, Barcelona, ISBN 978-
84-8432-881-0. 
 
TAYLOR, F. W. (1911). The principles of scientific management. New York: Harper 
& Brothers 
 
VON BERTALANFFY, L. (1976): Teoría General de los Sistemas. Madrid, Fondo 
de Cultura Económica. 
 
WOODWARD, RS (agosto de 1891). "Revisión de Tisserand's Mecanique 
Céleste". Los Anales de las Matemáticas. 6 (2): 49–56. doi : 10.2307/ 
1967235 . JSTOR  1967235 . 
 
 

https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Polit%C3%A9cnica_de_Catalu%C3%B1a
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/9788483014301
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/9788484328810
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/9788484328810
https://en.wikipedia.org/wiki/Doi_(identifier)
https://doi.org/10.2307%2F1967235
https://doi.org/10.2307%2F1967235
https://en.wikipedia.org/wiki/JSTOR_(identifier)
https://www.jstor.org/stable/1967235

